Acropolis est larevue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France

Décembre 2025
N°377

SOMMAIRE

2 EDITORIAL
Résistance spirituelle et
marchandisation de l’attention

12 PHILOSOPHIE
L'empereurJulien

6 PSYCHOLOGIE
La Masculinité non toxique

Retrouvez la revue Acropolis
sur votre smartphone



Résistance spirituelle et

marchandisation de Pattention

Comme le disent avec humour Fabien Gandon
et Franck Michel, dans un article du Monde paru
en janvier: «Si vous lisez cette phrase, nous
avons déja gagné une grande bataille, celle
d’obtenir votre attention envers et contre toutes
les autres sollicitations dont nous sommes tous
lobjet »'. Patrick le Lay, ancien PDG de TF1
Uavait déja dit plus brutalement dés 2004, « Ce
que nous vendons a Coca-Cola, c’est du temps
de cerveau humain disponible », mais ce n’était
alors que les touts débuts du terrifiant marché
de U'attention qui se déploie aujourd’hui.

Ce qui nous choquait a 'époque de la télévision
a papa est désormais devenu la regle qui régit le
monde des réseaux sociaux derriere les
apparences sympathiques des communautés
numériques. Chamath Palihapitiya ancien
responsable chargé de la croissance chez
Facebook le clarifie sans ambiguité: « Nous
avons cong¢u des systemes qui capturent
l’attention des gens et la manipulent. » Et ca
marche ! Avec 5.24 milliards d'utilisateurs de
médias sociaux, soit 64 % de la population
mondiale, des chiffres en constante augmentation,
et pas moins de 8 nouvelles personnes par
seconde qui dépensent en moyenne 2 heures et
20 minutes par jour sur les réseaux sociaux... ?
Comme le dit trées bien Shoshana Zuboff,
« [attention humaine est devenue la matiére

premiere d’un nouveau marché »°.

L’utilisation effrénée tant des derniéres

connaissances en neurosciences que de
Ulntelligence artificielle (IA) permet désormais
une exploitation industrielle et une commercialisation
de Uattention, dont nous sommes a la fois les

victimes complaisantes et les consommateurs

Thierry ADDA
Président de Nouvelle Acropole France

prisonniers dans une spirale addictive qui n’est
pas prés de prendre fin puisque les entreprises
comme Meta, Google, Amazon, Apple, TikTok,
Netflix, qui concentrent LUessentiel de
’économie de U'attention, représentent en 2025
plus de 25 000 milliards de dollars de
capitalisation cumulée, soit environ 27 % de la
capitalisation mondiale estimée a 93 000

milliards de dollars “.

Bref, la captation de Uattention n’est plus un
pilier du
capitalisme contemporain! Confrontée a des

phénomeéne marginal, mais un
forces économiques massives qui cherchent a
la détourner, Uorienter ou la monétiser, notre
attention est aujourd’hui devenue une matiere
premiere comme une autre. Désorientés, noyés
dans ce que Edgar Morin appelait dés 1981 un
« nuage informationnel » qui nous aveugle au
lieu de nous éclairer, nous avons créé «un
marché économique ou notre attention est
captée, transformée, échangée et monétisée
comme n’importe quelle matiére premiére sur
les marchés» '. Les conséquences de cette
guerre économique menée pour la possession
de la conscience humaine sont hallucinantes,
tant U'usage immodéré des écrans et Uinactivité
physique qui en résulte a un impact sur les
jeunes. Que ce soit les plus petits, avec 3
enfants sur 5 qui entrent en sixieme et ne savent
pas enchainer quatre sauts a cloche-pied... ou
les plus grands, puisque 18 % des collégiens et
20 % des lycéens présentent des signes de
troubles de Llattention avec ou sans
hyperactivité (TDA/H) et 1 éleve sur 4 déclare
avoir des difficultés de

fréquentes en classe !°

concentration



Prenons conscience que la vente et
commercialisation de notre attention ne nous
rend pas simplement malade, elle nous vole un
temps de vie, un temps de conscience
précieux, que nous n’emploierons pas a autre
chose, et c’est bien la le drame ! Comme le dit
Tho Ha Vinh : « Notre capacité d'attention est ce
que nous avons de plus précieux en tant qu'étre
humain. La capacité d'étre attentif, ce qui va
nous permettre de percevoir, de penser, de
ressentir, tout cela, ce sont des fonctions de la

conscience. »

Diriger de maniere intentionnelle notre
attention, décider par nous-mémes sur quoi
nous mettons notre attention est capital, a vrai
dire c’est méme le point de départ. Avoir de
bonnes intentions, mais sans capacité a fixer
attention, force,

condamné a lUimpuissance. Résister a cette

notre c’est étre sans
«vampirisation », reprendre le pouvoir sur notre
attention, notre vie, décider de nous-mémes
sur quoi nous posons notre attention c’est
parvenir a aligner, a relier notre attention et nos
intentions.

Ce n’est qu’a partir de la, que nous pourrons
commencer a reconstruire une Vvéritable
colonne vertébrale de conscience et de
cohérence.

Résister spirituellement aujourd’hui, c’est
décider de sortir de la distraction pour revenir
au centre de soi. C’est se battre pour défendre
la conscience comme notre bien commun le
plus précieux face au rouleau compresseur
d’un monde déshumanisé. Mais, cette
résistance spirituelle, n'a strictement rien a voir
avec aucune forme de religion, elle est
spirituelle dans le sens ou elle touche a ce qu'il
y a de plus essentiel en l'étre humain, et
résistance dans le sens ou elle fait de
l’attention le support de U’élévation de notre
conscience. Comme le disait si bien Pierre
Hadot, spécialiste des écoles de philosophie
antique : « L’attention a soi, comme exercice,

estune intention vers l’idéal de sagesse ».

C’est bien de cet idéal de sagesse dont nous

parlait Simone Weil des 1947 quand elle disait,
« l’attention, si elle est pure, est une intention
tournée vers ’idéal du vrai » 6, ce méme idéal de
résistance spirituelle qui pres de 80 ans plus
tard, reste la seule puissance a méme de nous
donner la
fragmentation de la conscience ’.

force de lutter contre |la

Oui, 'ldéal est comme un attracteur étrange qui
provoque une joyeuse dilatation de ’ame, car
celui qui sert quelque chose de plus grand que
lui, sent bien que toute distraction s'évapore,
comme le dit si bien Byung-Chul Han « [’attention
profonde est la condition de ’expérience de la
beauté et de la vérité. » &

Alors, ne gaspillons plus en vain notre attention,
Uidéal, et
résistons de toutes nos forces. Car « la résistance

élevons notre conscience vers

spirituelle, c'est le volontariat engagé au service
des choses qui sont essentielles pour nous ».

(1) Lire larticle de Serge Abiteboul et Thierry Viéville,
Prétez attention : quand « préter » est « données (épisode
1), paru dans le Journal Le monde, 31/01/2025

(2) Extrait du rapport sur les médias sociaux 2025:
statistiques, données démographiques et principales
tendances, paru dans Plan TR
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-
sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-
démographiques-et-principales-tendances/

(3) Shoshana Zuboff, L’Age du
surveillance, chapitre 3, édition frangaise, Zulma, 2020

capitalisme de

(4) Données sur capitalisation mondiale des marchés
publiées par publiées par la SIFMA (Securities Industry
and Financial Markets Association) et World Federation
of Exchanges (WFE)

(5) Lire 'étude parue dans M24 santé, Nouvelle étude
renversante sur la santé de nos enfants, le 06/02/2023
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-
renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/

(6) Simone Weil, La pesanteur et la grace, Editions du
Seuil, 1947, page 104

(7) Fait référence a Alban Vistel, Syndicaliste de la CGT,
auteur de Fondements spirituels de la Résistance,
Editions Esprit, 1952. Lire U’éditorial de Thierry Adda paru
dans la revue 374 (octobre 2025) Oser la résistance
spirituelle !
https://revue-acropolis.com/oser-la-resistance-spirituelle/
(8) Byung Chul Han, La société de la fatigue, Editions
Autrement, 2014

© Nouvelle Acropole


https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/
https://revue-acropolis.com/oser-la-resistance-spirituelle/

Georges de la Tour,
la lumiere dans les
ténebres

Fernand SCHWARZ
Fondateur de Nouvelle Acropole en France

Le musée Jacquemart André nous invite jusqu’au 26 janvier a une extraordinaire

exposition du peintre lorrain Georges de la Tour.

De Georges de la Tour André Malraux disait « Ce
n’est pas U'obscurité que peint Latour: c’est la
nuit. La nuit étendue sur la terre, la forme
séculaire du mystére pacifié. Ses personnages
n’en sont pas séparés, ils en sont ’émanation.
Elle prend forme en une petite fille gu’il appelle
un ange, en des apparitions de femmes, en
cette flamme droite de torche ou de veilleuse,
qui ne la troublent pas. Le monde devient
semblable a la vaste nuit sur les armées
endormies de jadis ou, sous la lanterne des
rondes, surgissaient, pas apres pas, des formes
immobiles. Dans cette obscurité peuplée,
lentement une veilleuse s’allume [...] . Aucun
peintre, pas méme Rembrandt, ne suggere ce
vaste et mystérieux silence : La Tour est le seul
interprete de la part sereine des ténebres. Dans
ses plus belles ceuvres, il invente les formes
humaines qui s’accordent a cette nuit. » (1)

Louis XIlII, ébloui par un saint Jérbme qui le
décida a 6ter tous les tableaux de sa chambre
pour n’avoir que celui-ci a contempler, le
nomme « peintre ordinaire du Roi » en 1639.

Un maitre de la lumiére

Georges de la Tour a en effet donné une forme
plastigue a la mystique du silence, nous
rappelle Nicolas Milovanovic. Il est un maitre de
la lumiere qu’il fait jaillir de ’obscurité, comme

une vie qui prend forme. Les chairs deviennent
translucides lorsgu’elles sont éclairées par une
simple bougie.

A la différence de Caravage qui influenca la
peinture européenne du clair-obscur, sa
peinture n’est pas dramatique, mais sobre et
naturelle. Il représente les personnages sans

fard et sans ajouts.

Ils sont en réalité transfigurés par la lumiere qui
se dégage d’eux, comme c’est le cas dans le
tableau du Nouveau-Né. De lUobscurité surgit
une madone éclairée par le jaillissement
lumineux d’un bébé emmailloté. Pas d’auréole
particuliere, mais on ne peut que reconnattre la
Vierge Marie et son enfant.

Pour le peintre, la lumiéere est Dieu. La Tour est

un passeur de la vie intérieure devenue
expression mystique et mystérieuse. « Chez lui,
les saints absorbés dans la priére ou la lecture
ne se prétent a aucun mouvement dramatique :
le corps reste immobile, les gestes réduits a
’essentiel [...]. Le seul véritable drame est
intérieur, celui de la souffrance spirituelle et de
la pénitence » nous précise avec justesse l'un
des panneaux de lexposition. Ils témoignent
d’une science de la symbolique lumineuse au

service de la spiritualité.



La dignité des personnages

Les personnages qui sont peints sont d’origine
pauvre, qu’ils soient des saints, des musiciens
ou de simples travailleurs. Tous ont une dignité
sans pathos.

A cette époque ol la Réforme et la Contre-
Réforme provoquent de larges tensions en
Europe, Georges de la Tour s’inscrit dans une
tradition iconographique plutdét catholique,
inspirée du gothique ou la Vierge Marie est
considérée médiatrice entre 'humanité et son
Fils. Pour la théologie gothique, Marie est la
nouvelle Eve qui a rédimé le péché originel.

Sophie Doudet reconnait que LUunivers du
peintre est « féminin ». De nombreuses femmes
sont représentées comme personnage principal
dans ses ceuvres, tant6t comme sosurs, méres
ou filles. Ces femmes sont de vrais sujets, elles
agissent en soignant, en bergcant, en trompant,
en lisant les lighes de la main, elles volent, elles
prient.

Elles expriment tous les sentiments, mais ne
sont pas des objets de séduction. La Tour ne
peint jamais de femmes nues, sauf La servante
a la puce, qui est loin d’étre une reproduction
mais dégage une
expression contemplative et profonde.

érotique ou sensuelle,

Ainsi, a travers ces visages de femmes, La Tour
nous fait découvrir le mystére de la création,
par Uintimité de son univers nocturne.

(1) André MALRAUX, Les Voix du Silence, Editions
Gallimard, 1951

Musée André Jacquemart André

158, boulevard Haussmann — 75008 Paris
Tel: 0145621159
https://www.musee-jacquemart-andre.com
Crédit image : Wikipedia.org



PSYCHOLOGIE

La Masculinité
non toxique

Julian SCOTT
Nouvelle Acropole Royaume-Uni

Face aux dérives du masculin toxique — agressivité, domination, refus de la vulnérabilité -, il

devient urgent de redéfinir la polarité masculine et la fagon dont elle peut s’exprimer.

De nombreux systemes de connaissance
métaphysiques reposent sur l'idée que tout
commence par un principe vivant, éternel et
non manifesté, souvent appelé simplement
« 'Un ». Parfois, ce principe est également
symbolisé par un principe duel qui, dans la
Cosmogénése de Helena Petrovna Blavatsky,
est appelé « Pere-Mére » , «pére» faisant
référence au principe de l'esprit ou de la
conscience, et « mere » au principe de la
substance, a laracine de la matiére.

Ainsi, tout ce qui existe descend de cette
dualité primordiale, qui était a l'origine une
unité.

La dualité primordiale dans les traditions

Nous pouvons voir cela clairement exprimé
dans le symbole Yin-Yang de la Chine ancienne.
Le Yin est symboliguement désigné comme le
féminin, tandis que le Yang est désigné comme
le masculin. Certaines caractéristiques du Yin
sont la terre, la féminité, l'obscurité, la
réceptivité, tandis que le Yang serait le ciel, la
masculinité, la lumiére, lactivité. Les deux

procedent du Grand Ultime, le Taiji.

Dans ce symbole, nous ne voyons pas une
division rigide entre le Yin et le Yang, le
masculin et le féminin, mais une nature fluide
dans laquelle chaque qualité renferme en elle
la semence de l'autre, symbolisée par un point
noir dans la partie blanche et un point blanc

dans la partie noire. Ces points grandiront
jusqu'a ce que le blanc devienne noir et que le
noir devienne blanc. Ce processus est décrit
dans le Yijing ou « Le livre des mutations », qui
montre comment chaque situation de la vie se
transforme en une autre jusqu'a ce qu'elle
revienne a son point de départ.

Le masculin et le féminin dans ’étre humain

Dans la psychologie jungienne, on dit que
chaque homme a une « anima », un archétype
intérieur du féminin, tandis que chaque femme
a un « animus », une image intérieure du
aucun d'entre nous n'est
chaque
homme a un c6té féminin et chaque femme un

masculin. Ainsi,
exclusivement masculin ou féminin :

c6té masculin. Cela ne signifie nullement que
nous sommes tous identiques, mais plutot qu'il
existe une tendance prépondérante et une
tendance équilibrante.

La masculinité toxique

Les problemes ont tendance a survenir lorsque
le féminin intérieur, dans le cas des hommes,
ou le masculin intérieur, dans le cas des
femmes, est réprimé, généralement en raison
de pressions et d'influences socioculturelles.
C'est alors que peut apparaitre ce que l'on a
appelé la « masculinité toxique », c'est-a-dire
masculines

une exaltation des qualités

supposées au détriment des qualités

féminines.



Selon Michael Flood, qui écrit dans The
Conversation (1), « 'expression met l'accent sur
les pires aspects des attributs masculins
stéréotypés. La masculinité
représentée par des qualités telles que la
violence, la domination, l'analphabétisme
émotionnel, la prétention sexuelle et 'hostilité

a l'égard de la féminité ». Je suppose qu'il doit

toxique est

également exister une sorte de « féminité
toxique », bien que l'on n'en parle pas beaucoup
pour le moment.

féminité

Réprimer sa masculinité ou

intérieure

Il existe également un processus inversé dans
lequel, au lieu de réprimer sa masculinité ou sa
féminité intérieure (animus ou anima), un
homme réprime sa masculinité extérieure, que
ce soit en raison de pressions socioculturelles
ou parce qu'il craint que son agressivité
masculine naturelle n'éclate dans des
expressions de violence et ne cause du tort a
ceux qui l'entourent. De méme, une femme
peut réprimer sa féminité extérieure, la encore
en raison de pressions socioculturelles
(comme dans la culture « la dette » des années
1990) ou

inconscientes, comme celle d'étre la proie du

d'autres craintes souvent
désir masculin si elle se révele trop féminine.

Il est donc important d'apprendre a canaliser
ces forces naturelles que nous portons en nous
du fait d'étre né dans un corps masculin ou
féminin, avec la psyché masculine ou féminine

qui l'laccompagne.
Les archétypes masculins

Un certain nombre de psychologues,

principalement jungiens, tels que Robert
Moore, ont longuement traité de ce sujet. Dans
son livre, coécrit avec Doug Gilette, King,
Warrior, Magician, Lover :
Archetypes of the Mature Masculine, publié
pour la premiere fois en 1990, il analyse ces

quatre archétypes en relation avec la psyché

Rediscovering the

masculine.

e | ’Tamoureux

L'archétype de 'amoureux est particulierement
intéressant dans le cadre du théme de la
masculinité non toxique, car il va a l'encontre
du mythe dépassé selon lequel l'expression des
émotions serait 'apanage exclusif des femmes.
En réalité, lexpression d'émotions et de
passions fortes est une caractéristigue de
l'archétype du héros (et souvent tout aussi bien
de l'anti-héros), qui se distingue ainsi des
autres en se présentant comme un étre
exceptionnel.

Bien que les émotions et les passions soient
souvent associées a une perte de controle et a
'égoisme, il existe également des passions plus
nobles telles que l'amour durable, la loyauté et
l'amitié profonde.

L'archétype de
associé a la capacité de profiter de la vie, de
vivre l'instant présent, de rire et de pleurer, non

l'lamoureux est également

pas de maniere hystérique, mais librement et
spontanément.

e Le guerrier

Le guerrier est l'archétype peut-étre le plus
immédiatement associé au masculin, bien que
'histoire ait connu son lot de guerrieres, telles
que les « Amazones » de la Grece antique ou
Boadicée, reine des Iceni, qui a mené une
grande révolte contre les Romains en Grande-
Bretagne. Cela nous montre que les archétypes
rigides et figés,
expriment des principes généraux, auxquels il

ne sont pas mais qu'ils

existe toujours des exceptions naturelles.

Le guerrier se caractérise par le courage, qui est
une vertu du cceur, du mot frangais « coeur ».

Le guerrier idéal n'est pas un mercenaire, mais
quelqu'un qui lutte pour une cause juste et
noble. Il éprouve de l'amour et du dévouement
pour un idéal ou une personne qu'il place au-
dessus de lui-méme.

Dans La République de Platon, les guerriers
servent et soutiennent les rois-philosophes.



Dans le méme ouvrage, Platon définit le
courage comme la capacité a persévérer dans
ce qui est juste, que ce soit en endurant la
douleur ou en résistant a la tentation du plaisir.
Bien que le courage ne soit en aucun cas
l'apanage des hommes - il existe de nombreux
exemples de courage féminin dans l'histoire, la
nature et la vie quotidienne -, c'est une qualité
particulierement importante que les hommes
doivent développer afin de mériter et de
conserver leur respect de soi et leur dignité. Et
comme l'ont souligné plusieurs philosophes, le
courage n'est pas l'absence de peur, mais la
capacité a « ressentir la peur et a agir malgré
tout ».

eleroi

Le roi est celui qui établit l'ordre et la discipline,
et se caractérise par une justice bienveillante.
En d'autres termes, il ne se contente pas de
régner, mais ilregne de la bonne fagon et pense
davantage au bien des autres qu'a son propre
intérét.

Il ne s'agit pas de vouloir devenir littéralement
roi ou souverain, mais d'étre « le roi de son
propre royaume », d'ordonner sa propre vie et
d'agir avec bienveillance et justice envers soi-
méme et les autres. Un exemple pourrait étre
que si un jour nous sommes de mauvaise
humeur, le roi en nous nous empécherait de
nous en décharger sur les autres, comprenant
que notre humeur n'est pas la faute des autres
et gqu'il serait donc injuste de faire souffrir les
autres pour quelque chose dont ils ne sont pas
responsables.

* Le magicien

Le magicien est une personne qui maitrise une

compétence, et surtout, quelqu'un qui
s'interroge sur lui-méme et sur les lois de la vie
et apprend a vivre en accord avec elles. Cet
archétype a donc deux facettes : d'une part,
devenir maitre d'un art ou d'un meétier, d'une
d'autre

compétence particuliere, et part,

devenir maitre de soi-méme. Dans la tradition

occidentale, le magicien archétypal est peut-
étre Merlin, le mentor du roi Arthur.

Nous voyons ainsi que tous ces archétypes ont
interdépendants : le guerrier sert le roi, le roi
sert le peuple, le magicien enseigne au roi et
l'amoureux sait comment vivre dans la joie.
Combiner toutes ces facettes en soi-méme
menerait a une vie épanouie et « non toxique ».
Plutot que de retourner a de vieux stéréotypes,
ne serait-il pas meilleur de redécouvrir et de
vivre ces archétypes éternels ?

Article traduit de la revue de Nouvelle Acropole
Royaume-Uni par Florent Couturier-Briois
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-
does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-
useful-or-harmful-189298

Créditimage : Artsy Solomon de Pixabay
Alire
Dieux intérieurs
Comment identifier votre archétype

personnel

Laura WINCKLER

Editions Acropolis, 2017, 252 pages, 15 €

Une exploration des personnalités féminines et
masculines, a travers les symboles universels de quatre
visages de la féminité, représentés par les déesses
grecques Aphrodite, Athéna, Déméter, Héra, et des
visages de la masculinité, illustrés par sept dieux ou
héros grecs, Hermes,

Dionysos, Apollon, Ares,

Héphaistos, Zeus et Orphée.

© Nouvelle Acropole


https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298

Le numineux, une expeérience du sacre,

hors duchamp rationnel

Hélene SERRE
Formatrice en philosophie a Nouvelle Acropole

Au XX¢ siecle, Rudolf Otto s’intéresse a l’expérience du sacré a travers les spiritualités
orientales. De 13, il crée le mot « numineux» qui est traduit par un état de saisissement
transcendant dans la relation fulgurante a Dieu, et qui sort ainsi du champ du rationnel.
Concept qui a par la suite inspiré Mircéa Eliade et Carl Gustav Jung, dans leurs travaux

respectifs.

Le mot « numineux» apparait au XX°siecle. Il

est la traduction de Llallemand «das

Numinose », «le sacré», mot créé par le
philosophe et historien des religions Rudolf
Otto (1869-1937), lui-méme tiré du latin numen,

« puissance agissante de la divinité ».

Ce terme renvoie au sacré en tant
qu’expérience sensible insaisissable par des
moyens rationnels. Le numineux suscite a la
fois terreur et fascination, mais se présente

aussi sous la forme du mystere.

Kant utilisait déja ce terme dans son concept de
noumeéne, un terme grec qui signifie « la réalité

inconnaissable sous-tendue par toute chose ».
Rudolf Otto, U'inventeur du numineux

Rudolf Otto est un théologien et philosophe
allemand, né a Peine (Hanovre) et élevé dans la
foi luthérienne. Il fit ses études a Erlangen et a
Gottingen, et fut tres vite séduit par la pensée
d'Albrecht Ritschl, Friedrich
Schleiermacher et de Jakob Friedrich Fries. Il
sera nommeé en 1907 professeur de théologie a
Gottingen, et enseignera la théologie jusqu’a sa

celle de

mort.


https://www.universalis.fr/encyclopedie/foi/

Son parcours intellectuel

Il se relie a la philosophie post-kantienne qui
sera déterminante pour sa propre réflexion
philosophique de la religion, que 'on retrouve
dans son ouvrage de 1909 intitulé Kantisch-
Friessche Religionsphilosophie.

En 1911 et 1912, il visite UAfrique, U'Inde et le
Japon: c’est au cours de ces voyages qu’il va
étre frappé par les formes primitives du sacré et
les grandes mystiques orientales. Il voudra les
comparer aux spiritualités occidentales en
prenant comme matrice de comparaison la
théologie chrétienne au sein de la laquelle il
étudiera toutes les formes de U’expérience du
divin (1).

La dimension spirituelle de Uineffable

Rudolf Otto constate que les grands mystiques
chrétiens ont conclu que Dieu ne pouvait se
concevoir intellectuellement, en tous les cas
par la raison ni se définir par le langage. Pour
avant tout une

eux, c’est expérience

suprahumaine, mais qui envahit dans sa
manifestation le champ humain.

Sa démarche scientifique du phénomeéne
religieux au départ, va ’amener a créer une
catégorie spécifique pour ce qui se manifeste

au-dela de la sphére du rationnel.

En 1917, il publie son livre Le Sacré, portant en
sous-titre « L'Elément non rationnel dans l'idée
de divin et sa relation avec le rationnel ».

C’est ainsi qu’il va tenter de décrire [’état de
saisissement transcendant que certains ont
connu dans leur relation fulgurante a Dieu, état
qui sort du champ du rationnel (concept, idée,
ou regle morale). Il Uappelle U'expérience du
«numineux» ou la dimension spirituelle de
l'ineffable.

Il va ainsi introduire un nouveau concept dans
le champ des sciences des religions, le concept
de «numineux» ou de «numinosité», qui va
question la
l'anthropologie par rapport au sacré.

remettre en une vision de

Une telle expérience échapperait a l'ordre de la

vérité telle que relatée dans les Méditations de
’expérience meétaphysique du Dieu
Descartes, de l'éthique telle que Kant a cherché

chez

a la définir dans ses postulats de la raison
pratique, strictement théologique. Aussi le
« numineux » désigne un jaillissement de
l'omnipuissance divine ou du sacré qui se
manifeste dans une expérience extraordinaire
pour celui qui la vit.

Du numineux nait un sentiment de paradoxe

L’étre est ainsi arraché a la vie ordinaire pour
une expérience du « Tout Autre » ( anderes) . De
cette « possession» de U'étre, naitrait en celui
qui la subit, une attitude faite d’un paradoxe.
D'une part, jaillirait un sentiment de terreur
oppressante que Rudolf Otto désigne comme
mysterium tremendum. C’est le « mystere qui
repousse », qui est redoutable.

Et d'autre part, Uétre vit un sentiment
d'attraction irrésistible, irrépressible, que Otto
définit
mysterium fascinosum, le « mystére qui attire

comme mysterium fascinans ou
l'homme par une sorte de fascination ». C’est
un sentiment de beauté, de grace et de

libération » gagné par la transcendance.

Celui qui vit une telle expérience la décrit
comme un acces a une réalité inconnue et une
élévation du niveau de conscience qui se
traduit par un conflit d'attitudes.

L’étre le décrit comme un sentiment
contradictoire qui le saisit completement et
irréductible a sa volonté: une «effroyable
attirance », une « terrifiante impulsion ».

Le numineux est donc la conjonction des
opposés (attraction - répulsion) que Uétre
ressent face a une irruption du sacré dans sa

vie.

Ce qui est observé lorsque U'étre revient d’une
telle expérience, c’est que soit il va soit
reprendre sa vie humaine bien tracée en
rejetant cette expérience qui le singulariserait
par trop dans son quotidien, soit qu’il se
différencie a sa suite en vivant pleinement cette
puissance numineuse.

10



Et avec le concept du numineux, Rudolf Otto va
créer permet Uémergence d’un
paradigme pour U'étude des religions et une

nouveau

catégorie en soi pour décrire le sentiment
religieux.

Il explique ainsi que ce numineux vit et se
manifeste dans toutes les religions depuis
l'animisme jusqu'au christianisme. Il en est en
vérité l'essence sinon la finalité.

Cette expérience du Feu dévorant permet ainsi
de replacer Dieu dans une transcendance, au-
dela du Dieu parlant témoignant aux hommes
de maniere autoritaire de son autorité ou de sa
ou bienveillante, selon les cas.

Pour Otto, c’est 'expérience méme que vivent
les oracles ou les initiés lors de la révélation
des mysteres.

Le numineux a inspiré Mircéa Eliade et Carl
Gustav Jung

L'ceuvre entiere de Mircea Eliade se fonde sur la
nécessité de comprendre le sacré dans sa
manifestation, a Rudolf Otto qui en a posé les
principes. Ses travaux relevent d'une phénomeénologie
du sacré. Et pour asseoir cette approche, Eliade
propose le concept de « hiérophanie », terme
plus général que celui de numineux et
désignant le fait que « quelque chose de sacré

se montre a nous, se manifeste ».

Par ailleurs, dans la Psychologie analytique,
Carl Gustav Jung dit que le « numineux » est
formes

rattaché aux archétypes, aux

symboliques innées et constitutives de
Uinconscient collectif et qu’il échappe a toute
saisie. L’effet numineux est donc une image
représentante et comprise comme étant la
manifestation d’un archétype qui préfigure la
totalité, qui est le «symbole du Soi ». Ainsi,
« l'image de Dieu » que Jung qualifie de

«symbole en soi » est 'archétype de la totalité.

Il explique que lUarchétype se traduit dans
Uinconscience sous forme d’images qui se
révelent dans nos réves, sous la forme de
visions et de mythes.

Il porte une image psychique, le numen qui
« met le sujet dans un état de saisissement »,
mais qui est susceptible d’étre contenu et
intégreé.

Pour Jung, le « numineux » est ce que Uindividu
saisit, qui vient d’ailleurs et qui lui donne un
sentiment d’étre dépendant a Uégard d’un
«tout autre ».

Les archétypes seraient donc des dynamiques
de linconscient, des structures inconscientes
ouvrant des opportunités d’action.

L’expérience du sacré, des mythes et des
rites

Un autre spécialiste de l'image et du sacré,
Jean-Jacques
philosophe, spécialiste de 'image et du sacré,
nous explique que Uexpérience du sacré est

Wunengurger, par ailleurs

ainsi communiquée a la communauté pour la
conserver et la transmettre apres avoir été
codifiée dans des formes. Elle est ensuite ainsi
intime et

partagée de maniere

institutionnalisée.

Des mythes et des rites se créent ainsi comme
une organisation double du temps et de
’espace en faisant appel aux structures

symboliques de 'imagination humaine.

Grace a la réalité symbolique, Uesprit humain

peut ainsi s’émanciper des données
immédiates de la perception, de l'apparente
réalité, pour découvrir le sens intérieur, caché,
du monde mystérieux qui nous entoure, c’est-a-
dire a la fois son sens figuré et sa profondeur.

(1) IL publie Westdstliche Mystik en 1926 et Die
Gnadenreligion Indiens und das Christentum en 1951 qui

se font 'écho des spiritualités orientales qu’il a visitées

Créditimage : Adobe.stock.com 1548974308

11



PHILOSOPHIE

RENCONTRE AVEC UN PHILOSOPHE

L'empereurJulien

Stjepan PALAJSA
Nouvelle Acropole Royaume-Uni

La poussiere de l'oubli a effacé la mémoire de

lune des plus grandes figures de LUhistoire

européenne, dont les idées et l'ceuvre ont laissé

une trace profonde : Julien, dont seul subsiste

son surnom péjoratif, « 'Apostat », le renégat.

Au 1Ve siécle aprés J.-C., Rome avait presque
totalement épuisé son énergie spirituelle. Au
sein de ce corps immense, le pouvoir central
intérieur qui Uavait caractérisé, qui unissait
toutes les différences en une entité vivante et
n’existait lieu de

fonctionnelle, plus. Au

s'harmoniser et de se compléter, les
différences se multiplierent et les peuples
s'affronterent de plus en plus sur des bases
nationales, religieuses et idéologiques. La
vision de 'Empire, basée sur la communauté et

l'égalité, avait quasiment disparu.

S'efforgcant de réveiller cet esprit et ces valeurs
antiques, Julien sortit la philosophie, l'éthique
et la logique des bibliotheques et des
académies et les utilisa avec zele comme un

instrument de restauration.
Une enfance isolée

Flavius Claudius Julianus naquit en 331 aprés J.-C.
a Constantinople. Son pere, Jules Constance,
et 'empereur Constantin le Grand, étaient demi-
freres du co6té paternel. Apres la mort de
Constantin en 337 aprés J.-C., le nouvel
empereur, son fils Constance Il, craignant de
perdre le tréne, assassina la plupart de ses
proches parents masculins.

trouvaient Jules Constance et son fils ainé.

Parmi eux se

Seuls Julien et son demi-frere ainé, Gallus,
survécurent, car ils étaient encore enfants.
les exila dans un

Cependant, Constance

domaine éloigné de Cappadoce, ou ils n'eurent
aucun contact avec la vie sociale. C'est |3, dans
un isolement complet, qu'ils vécurent leur
enfance et leur jeunesse. Personne n'était
autorisé a les approcher. Ils furent élevés parmi
des serviteurs et des esclaves, sous la stricte
surveillance de leurs instructeurs. Cependant,
dans sa jeunesse, clandestinement et sous
Uinfluence des maitres néoplatoniciens, Julien
accepta l'héritage culturel classique, refusant
completement l'adoption forcée des préceptes
courants. « Que l’oubli recouvre cette obscurité »,
écrira-t-il plus tard, en référence a cette
époque.

Une vie surveillée

Constance, n'ayant pas d'enfant, convoqua
Gallus a la cour en 351 apres J.-C., ou il lui
conféra le titre de César des Provinces
occidentales et le maria a sa sceur Constantia.
Julien sortit alors de sa réclusion et passa les
années suivantes a voyager a travers l'Asie
Mineure et la Grece, étudiant aupres des plus
grands

l'époque

philosophes néoplatoniciens de
Edésios de Pergame et Maxime
d'Ephése, acceptant ce dernier comme maitre
et le traitant avec le plus grand respect tout au
long de savie.

Quatre ans aprés sa nomination comme César,
poussé par la peur et lenvie, Constance
ordonna l'assassinat de Gallus ainsi que de

tous ses proches parents masculins.
12



Seul Julien subsista, que Constance n'avait vu
qu'une seule fois dans sa vie. Bien que Julien
s'efforcat de s'éloigner de la cour, ou sa vie était
constamment en danger, un an plus tard, il fut
convoqué pour recevoir le titre de César a la
place de son frére. Avec ce titre on lui donna
également comme épouse Héléne, la seconde
sceur de Constance.

Connaissant l'histoire de son frere, Julien
davantage
élégante condamnation a mort que comme une

considérait cela comme une
véritable réhabilitation et remise de pouvoir.
Comme il le dit lui-méme, ce titre lui assura
l'esclavage le plus pénible et le plus difficile.
Constance l'entoura d'espions et de gardes ;
tous ceux qui avaient des contacts avec lui
étaient étroitement surveillés et constamment
enregistrés.

Avec beaucoup d’efforts, il réussit a faire entrer
a son service quatre de ses anciens serviteurs.
Un seul parmi eux connaissait le secret de son
divinités

culte des classiques et ls

accomplissaient parfois des rituels en secret.

L’acceptation de Julien par les troupes

militaires

Déterminé a se débarrasser de Julien,
Constance lui donna un uniforme éclatant et,
au coeur de l'hiver 355, sans qu’il e(it la moindre
militaire, dans les

expérience l'envoya

provinces du nord, au pays des Celtes.

Constance lui-méme avait pratiqguement
abandonné ces territoires aux barbares. Les
légions assignées a cette frontiere étaient
fatiguées, découragées par les combats
incessants, sans solde depuis des mois, et
manquaient de nourriture et d'armes. La
discipline était au plus bas, et la simple
mention des barbares suffisait a terrifier les
soldats. Telle fut la situation que Julien trouva a
son arrivée, non pas en tant que commandant,
mais soumis aux commandants locaux, qui
avaient des ordres écrits pour se meéfier
davantage de ses éventuelles conspirations

que des attaques barbares. Le seul devoir de

Julien était de porter la robe royale de
Constance et d’apporter son image parmi les
soldats.

Cependant, la réputation de Julien grandit
parmi les troupes. Ses principes
philosophiques lui avaient appris a endurer
toutes les circonstances défavorables. Malgré
son absence de formation militaire, il était
toujours en premiere ligne, tel un simple soldat,
partageant avec les autres le meilleur comme le
pire, le froid et les épreuves. Dés son arrivée,
les opérations militaires commencerent a étre
correctement dirigées et se terminérent cette
année-la avec succes.

Poussé par la peur, Constance commencga a
soupconner Marcellus, le commandant de
l'armée, et ordonna son élimination. Convaincu
que Julien était faible et incapable, il lui confia,
en 357 apres J.-C., le commandement complet
de l'armée en Gaule. Malgré son absence de
formation militaire, par son exemple et ses
gagna la

confiance de l'armée, et les triomphes se

actions rapides et brillantes, il
succéderent. Plus de quarante cités perdues
revinrent a nouveau faire partie de 'Empire, et il
y rétablit les valeurs de civilisation, de paix et de
sécurité. Il réduisit les lourds impbts de
l'administration et accorda des postes de
responsabilité aux hommes les plus honnétes
et compétents. Les évenements semblaient se
dérouler sous une aura miraculeuse, comme si
les divinités qu'il vénérait se chargeaient de
tracer une partie de l'histoire a travers leur
semblait

incarnation en Julien. Rien ne

impossible.
Un succes au-dela des frontieres

Les barbares furent expulsés de la Gaule. Il fit
venir deux cents navires de Bretagne et en
construisit quatre cents autres en moins de dix
mois. Il pénétra dans le fleuve Rhin et prit le
controle des territoires environnants. Il gagna
également le respect des peuples barbares,
non seulement par son ingéniosité, mais aussi
par de nombreux exemples d'honneur et de
justice.

13



Pendant tout ce temps, il servit fidelement
’assassin de ses proches, obéissant a ses lois.

Son succes inattendu suscita une fois de plus
la jalousie de Constance. Il lui donna donc un
ordre presque impossible a exécuter : les
meilleures et les plus courageuses troupes de
Julien, sans exception, devaient quitter la Gaule
et, dans un délai incroyablement court, se
présenter aux frontieres de la Perse. L'objectif
était de désarmer Julien, et par conséquent
toute la Gaule, la laissant a la merci des
barbares pour qu'ils puissent accomplir leur
sale travail.

Julien prépara les légions pour le voyage, mais
au crépuscule, au moment du départ, 'armée
encercla la ville, langa une rébellion contre
Constance et exigea que Julien s’autoproclame
empereur. Cependant, Julien hésita a accepter
ce rble. Selon la légende, il fallut que le Génie
de 'Empire lui apparaisse en réve pour exiger
qu'il accepte le titre. Cela se produisit en 360
apres J.-C., pres de Lutece (aujourd’hui Paris).

Méme apres cet épisode, Julien refusa
d'affronter Constance et ne se considéra pas
comme empereur. Il souhaitait simplement
pouvoir rester pacifiquement avec son armée
en Gaule. Il demanda a toutes ses légions
d'envoyer une lettre a Constance avec des
termes de concorde. Mais Constance soudoya
les barbares pour gu'ils entravent l'armée de
Julien en les attaquant continuellement et en
maintenant occupé la plupart de ses soldats.
Pendant ce temps, lui-méme se prépara a partir
pour la Gaule. Apprenant cela, Julien, aidé par
des signes prophétiques, décide de mener son
armée directement a Constantinople. « Il ne
s'agit pas seulement de mon salut, mais du
bien-étre et de la liberté de tous les hommes,
en particulier du peuple celte, déja trahi a deux

reprises par Constance. »

Habituées aux missions impossibles, « voyageant a
une vitesse vertigineuse et volant comme le
vent », ses légions arriverent en Illyrie, pres de
Naissus (aujourd'hui Nis, en Serbie), au début

de l'hiver 361, et attendirent l'affrontement
décisif avec Constance. Mais cette guerre civile
presque certaine fut évitée par la mort soudaine
de Constance.

La restauration de ’empire avec ’empereur
Julien

Devenu empereur légalement — et prodigieusement —,
Julien entreprit la restauration compléte de
U'Empire. Il sembla penser qu'il ne lui restait
plus beaucoup de temps et qu'avant de partir, il
devait ressusciter le géant déchu. Il travailla
sans relache, jour et nuit.

L'idée sacrée de Rome comme lieu de paix et de
tolérance, ou tous les peuples et toutes les
religions pourraient exercer leurs droits et leurs
aspirations, était son étoile qui le guida a
travers le labyrinthe chaotique de son temps.
On le vit jouer différents roles : empereur, grand
législateur, juge,
l'armée, réformateur de ’économie et simple

prétre, commandant de
soldat. Son exemple personnel fut un modele
de comportement. Dans ses réves, le Génie de
l'Empire lui rendit visite, l'encourageant a
dont

l'unique mission était de veiller au bien-étre de

poursuivie ses devoirs d'empereur,

ses sujets. Il nettoya les institutions des

escrocs, des voleurs, des flatteurs, des
conspirateurs et des parasites. Il rétablit la
tolérance et la liberté de culte, méme pour ceux

qui ne l'accepterent pas pour les autres.

A l'automne 362, Julien arriva a Antioche, ou il
pensait préparer sa campagne contre les
Perses. Il y connut l'une de ses plus grandes
désillusions, car il y prit pleinement conscience
que l'esprit hellénistique qu'il avait idéalisé était
bien loin de celui qui existait a l'époque
d'Homere ou de Platon. Les Hellenes « ne
conservent plus l'image de la vertu antique »,
écrit-il dans une lettre. En revanche, il fit ’éloge
des Celtes, des lllyriens et des Germains, qu'il
appelait ses parents spirituels. Sa nostalgie
pour cette Europe « barbare » transparaissait
constamment dans ses lettres.

14



En route vers la Perse, sa petite, mais
courageuse armée remporta maintes victoires,
mais au cours d'une bataille, Julien regut une
blessure poitrine. Ses

dernieres pensées et prieres furent adressées a

mortelle dans la

la divinité a laquelle il était dévoué : Hélios.
Une vie ascétique et de maitrise de soi

Julien suivait les grandes idées philosophiques
sous la direction de ses maitres, et il observait
particulierement les idées éthiques. Celles-ci
lui enseignerent une maitrise totale de son
corps et de son psychisme.

Il menait une vie simple, presque ascétique,
avec une extréme rigueur envers lui-méme. Il
dormait toujours sur un simple matelas de
paille dans une chambre fraiche, ce qui lui
permettait de supporter sans difficulté les
hivers des Territoire du Nord. Il se remplissait
rarement trop l'estomac. Sa nourriture était
condiments ; il mangeait
rarement de la viande, et s'il le faisait, c'était

sans exces ni

seulement lors des festins officiels. Il méprisait
la richesse et évitait toute forme d'abondance,
refusant de céder aux désirs et aux passions. Il
endurait stoiquement tout ce que la vie lui
apportait. Il ne se laissait jamais dominer par la
colere, la mauvaise humeur ou la vengeance. Il
cherchait toujours a se développer et a se
perfectionner. Il ne supportait pas d'étre traité
comme un maftre, car aucun homme libre ne
pouvait étre le maitre d'un autre étre humain. Il
meéprisait ceux qui allaient au temple
uniquement pour voir l'empereur et non pour
prier. Il exigeait que l'on vénéere les divinités et

non les hommes.

Une fois certain d'une chose, il était difficile de
lui faire abandonner l'idée, 8 moins de s’étre
sincerement convaincu de son erreur. Certains
considéraient cela comme un trait de caractere
difficile, tandis que d'autres le trouvaient

simplement constant. Il interdisait aux
marchands de vendre leurs marchandises a des

prix exorbitants et il purgeait l'administration

des fonctionnaires corrompus.

Il parlait avec pragmatisme et ouvertement. Aux
plaisirs de la vie profane, il préférait pour lui-
méme les idéaux des héros et des philosophes
classiques. IL dit lui-méme avoir regu « une dme
incapable de ressentir la peur ». Il est peu
probable que beaucoup d'hommes d'un esprit
aussi droit et héroique aient existé dans toute
l'histoire de 'humanité. A l'époque romaine, on
ne peut le comparer qu'a Marc Auréle pour son
intégrité humaine. Pourtant, malgré toute sa
grandeur, il ne se considérait que comme un
humble disciple de son maitre.

L’initiation aux mystéres d'Hélios

Julien était initié aux Mysteres d'Hélios-Mithra,
la divinité du Soleil. Il assuma aussi la
responsabilit¢t de ne pas révéler la

connaissance du Mystere aux non-initiés.

Pour lui, Hélios n'était pas seulement le Soleil
visible. Il était aussi, en un sens, un Etre vivant
participant, de méme que l'homme, aux trois
plans de l'existence : intelligible, intellectuel et
matériel. Il était aussi l'incarnation du Bien
supréme platonicien, le Logos solaire, le Pére
commun des ames de tous les étres humains,
puisque les parents physiques ne conférent que
le corps. Julien pensait que tout ce qu'il faisait,
servait a orienter son ame et les ames de ceux
dont il avait la charge, vers ce Bien supréme,
Hélios, pour finalement s’unir a lui. « Je suis
disciple du roi Hélios. Je garde en moi les
preuves les plus s(res. » (Julien)

Qu’il repose en paix

«Le meilleur des hommes est mort, celui qui
aspirait a la vie parfaite. L'honneur du bien est
mort avec lui : voici déja se répandre des
bandes insolentes de scélérats et de hors-la-
loi... Le restaurateur des lois sacrées est mort,
celui qui établit le beau a la place du laid,
donna vie a nos temples, éleva les autels, réunit
les légions de prétres autrefois cachées dans

l'ombre, érigea les statues autrefois brisées...

15



Il est mort prématurément, alors que nous
avions a peine ressenti le bien qu'il était
capable d'accomplir dans le monde, sans que
nous ayons eu le temps d'étre comblés. Pour
nous, il était comme 'oiseau Phénix, survolant
toutes les terres, mais il ne s'arrétait ni dans les
champs ni dans les temples, de sorte que nous,
humains, ne pouvions pas bien le voir. Et
maintenant, ce bonheur qu'il nous donnait s’est
comme volatilisé ; rien ne lui permet de
s'enraciner ici, car je suis convaincu que le mal
a compensé sa défaite en triomphant une fois
de plus du bien. Il aurait mieux valu pour nous
de continuer a vivre dans ces ténebres, sans
connaitre l'harmonie qui vient de sa
plutét que,
lumineux de la vie, retomber dans les mémes

souveraineté, aprés l'exemple

ténébres qu'auparavant. » (Libanius)

Avec la mort de Julien, l'idée de l'Empire romain
s'éteignit également. La culture de UAntiquité,
apres avoir connu son second crépuscule,
entra dans Uobscurité millénaire. La foi en la
raison et en 'homme disparut. L'éthique, la
logique et la dialectique furent bannies a jamais
de la vie sociale hellénistique. L'uniformité fut
prénée, et la richesse des différences et le droit
a la liberté
anéantis. W

intérieure de ['homme furent

Texte extrait du site : https://biblioteca.acropolis.org

Créditimage : Wikipedia

© Nouvelle Acropole

16


https://biblioteca.acropolis.org

Symbolisme du disque

M.A.CARRILLO de ALBORNOZ
Nouvelle Acropole Espagne

Le disque, en tant que figure géométrique
parfaite, est présent dans toutes les
grandes civilisations avec des
symboliques trés variées.

Le disque est une forme plane circulaire,
constituée de points situés a une distance égale
ou inférieure a une valeur donnée R d’un point
que l'on appelle centre.

En Egypte, le disque est une des icones les plus
depuis la période
prédynastique, il y a des milliers d’années,

anciennes, connues

porteur d’une dimension solaire.

Beaucoup de divinités égyptiennes le portent
comme attribut, parmi lesquelles Hathor, la
grande vache cosmique, le scarabée Khepher,
le dieu Khonsou et également la déesse Isis -
épouse d’Osiris et mere d’Horus— bien que
Uattribut le plus spécifique et connu d’Isis est,
sans doute, U'escalier de trois marches sur sa
téte que, en tant que Déesse-Mere, elle nous
invite a gravir pour atteindre le ciel.

On voit également parfois, dans les peintures
eégyptiennes, huit disques bleus superposés sur
un fond bleu en deux colonnes de quatre, qui
symbolisent

la profondeur de Uespace et

Uinfinitude du ciel.

Dans les civilisations amérindiennes, le disque
est souvent lié au soleil, pergu comme Uceil du
Grand Esprit, dispensateur de vie, de vérité et
de justice. Le cercle sacré est aussi un symbole
de communauté, d’unité et de cycle naturel.

Disque ailé : royauté, immortalité de ’ame et
transfiguration

Le disque solaire ailé existait en Egypte, y
compris durant la période prédynastique, sous

la forme d’ailes de faucon entourant la sphére
du monde. C’était une barque solaire qui s’unit
a ces ailes et qui, plus tard, dans la V¢ dynastie,
s’est transformée définitivement en disque
solaire.

Outre un symbole solaire, il était symbole du
monde céleste, tout en étant également un
aspect d’Horus, le dieu protecteur de la royauté
et la personnification du gouvernant divin dans
toute ’Egypte.

Ce symbole de royauté, de divinité et de
pouvoir, loin d’&tre réservé a ’Egypte, a été une
des icones les plus répandues de UAntiquité et
’on peut encore le voir au Proche-Orient, dans
Est de la

lantique

la vaste frange de terre a

Méditerranée, qui couvre
Mésopotamie, Anatolie, la Syrie et UEmpire
perse. On a également trouvé des variations de
ce symbole dans des cultures antiques
d’Amérique du Sud et en Chine, ou il symbolise

la perfection céleste.

Dans le pays des pharaons, il symbolisait
également 'immortalité de 'ame et son éternel
devenir. Durant le Moyen Empire, le disque ailé
est devenu un symbole de protection et se
mettait habituellement au-dessus des portes a
’entrée des temples ou autres lieux sacrés. Au
long de la période ptolémaique, les gens ont
commencé a lutiliser amulette
personnelle pour se sentir protégés contre

toute adversité.

comme

17



La matiére premiére en attente de

transformation

Alchimiquement, le disque

la matiere premiere dans son état originel, en

symbolise
attente de transformation. Le cercle est
également la forme de Uceuf philosophique,
contenant en puissance la totalité du processus
d’évolution.

Le disque ailé, quant a lui représente, dans le
sens le plus profond, la matiere en état de
sublimation et de transfiguration. C’est le Soleil
en mouvement et, par extension, le vol, la force
capable de nous élever avec le pouvoir de ses
ailes.

Symbole du mental

Dans la tradition grecque, le disque solaire est
associé aApollon, dieu de la lumiere, de
Uharmonie et de Uordre cosmique. Le disque
devient la force mentale, Uimage de clarté
intellectuelle et d’illumination spirituelle.

Il représente également le pouvoir de
manifestation et de création, la possibilité de
détruire Uobscurité primitive avec sa force
illuminatrice et de pallier 'ignorance avec son

pouvoir régénérateur.
Les voies du Noble sentier

Chez les bouddhistes, le Dharmachakra (la roue
du Dharma)
Bouddha et la mise en mouvement de la loi

représente l'enseignement du
cosmique. Ce disque a huit rayons évoque les

huit voies du noble sentier, reliant la

connaissance a la transformation intérieure.
Centre du zodiaque

En astrologie, le disque est la figure du Soleil,
centre du zodiaque, cceur vital autour duquel
s’ordonne la réalité psychique de lindividu. Le
point central dans le cercle (©) désigne la
conscience éveillée ou le Soi.

Une arme de jet

En Inde, le disque est un des attributs de
Vishnou. C’est une arme de jet particulierement
mortifere : «Arréte ce disque que tu as levé,
disque irrésistible, terreur des batailles », dit
Shiva a Krishna dans le poéme sanscrit hindou
Harivamsa. A Uentrée des temples hindous, on
continue encore a accrocher des disques qui
brillent a la lumiére du Soleil et bougent sous
Ueffet du vent comme des trophées, en souvenir
des héros et aussi comme offrande aux dieux.

Le disque aux Jeux Olympiques

Le lancer de disque était une épreuve qui est
apparue aux Jeux Olympiques grecs au VIlI®
siécle av. J.-C. Il faisait partie des épreuves du
pentathlon comprenant outre le lancer de
disque, le lancer de javelot, le saut en longueur,
la course a pied et la lutte. Il était en bronze, en
fer ou en plomb. Il a été réintroduit aux Jeux
Olympiques de 1896.

Ainsi, le disque condense-t-il des significations
spirituelles majeures : centre, totalité, lumiere,
mouvement cosmique, pouvoir solaire, éternel
retour, perfection du Cosmos, et manifestation
du divin dans la matiere. A la fois symbole de
lumiere et de pouvoir créateur, il nous rappelle
que la voie de Llélévation passe par la

reconnaissance de notre nature céleste,
dissimulée sous les voiles de lUapparence
matérielle. Le disque devient alors un miroir,
celui de ’dme en quéte d’unité, d’ou émerge la
lumiere de la conscience. Il nous invite a
réintégrer notre propre centre intérieur pour
rayonner depuis U'unité.

Crédit image : Wikipedia — Email - Mandala - Dynastie
Ming

Traduit de ’espagnol par M.F. Touret

Article tiré du site https://biblioteca.acropolis.org et

enrichi d’autres apports

18


https://biblioteca.acropolis.org

Lagnose antique

Isabelle OHMANN
Rédactrice en chef de la revue Acropolis

En cette année du 1700° anniversaire du concile de

Nicée qui fixa le dogme chrétien, André Paul se livre

a une histoire de 'émergence de la gnhose chrétienne

et des combats qui la firent disparaitre, dans un

ouvrage consacré a la gnose antique, qui se veut,

comme l’indique son sous-titre, une archéologie du

christianisme (1).

Le mot gnose provient du grec gnésis, qui
signifie «connaissance». L'usage des mots
gnose et gnostique s'est élargi et généralisé au
cours des temps. Ainsi de nombreux livres du
Nouveau Testament Ll'utilisent. Mais c'est
seulement plus tard que la gnose désignera un
systeme spécifigue de croyances qui se

développa du ll° au IV® siecle de notre ére.
Philosophie et ghose

Dans le systeme philosophique de Platon, la
gnosis occupe une position centrale. Cette
connaissance, qui repose sur la réminiscence,
est celle qui permet de s'approprier l'étre réel
des choses parce qu’elle donne acces a la
compréhension des structures de toute réalité
qui sous-tendent le monde des apparences : les
Idées.

Quant au mot «gnostique », il ne fut que tres
peu employé dans 'Antiquité classique et fut,
semble-t-il, réservé aux seuls platoniciens et
pythagoriciens. Il s'appliquait aux capacités et
opérations de l'esprit et non aux individus.

De la philosophie au christianisme

Les premiers théoriciens chrétiens utilisérent
tres tot le mot gnosis, par lequel ils désignaient
la connaissance approfondie des mystéeres

révélés par la meédiation du Christ et

particulierement celle du salut. Le chrétien
aspire, en plus de sa foi, a une connaissance
parfaite, la gnose qui est porteuse de
lintelligence des écritures.

La vraie gnose est celle qui est présentée dans
les Evangiles par les péres de l'Eglise, comme
Clément de Rome qui parle de la connaissance
immortelle ou divine offerte par la médiation de
Jésus-Christ.

Mais, comme le disait saint Paul, cette
connaissance n'est pas accessible a 'homme
psychique, mais a l'homme spirituel. A ces deux
catégories, la gnose antique ajoutera celle du
matériel, c'est-a-dire l'étre dépourvu d'dme et

d'esprit et asservi par les passions terrestres.
Vraie et fausse gnose

Des les premiers temps du christianisme il y eut
une tentative de distinguer la vraie gnose, celle
qui caractérisait le gnostique ou chrétien
parfait, préconisé entre autres par des penseurs
chrétiens imprégnés de philosophie grecque, de
celle que les gardiens de l'orthodoxie, mais
aussi les néoplatoniciens, pourfendront comme
une gnose fausse ou mensongere.

Déja le Nouveau Testament pointait du doigt la
mensongere

connaissance fausse ou

caractérisée de fausses gnoses.

19



Les chrétiens des premiers siecles
s'emploieront a démasquer les gnostiques et
leurs écoles de pensée, hairesis, dénomination
qui par un glissement du langage sera bient6t
revétue d'un sens négatif et en viendra a
désigner des groupes de personnes aux idées

opposées a la vérité, les hérétiques.

Vers 150, c'est Justin, platonicien de Rome

converti au christianisme qui lancera les
premieres fleches. Dans son dialogue avec
Tryphon, il orientera sa vindicte contre ceux
qu'il désigne comme des sectes et des
hérésies : les marcionites, les valentiniens, les
basilidiens, etc. Ce faisant, il inaugure la grande
controverse entre les chrétiens et des
gnostiques qui se poursuivra plus tard avec

Irénée de Lyon et Tertullien, entre autres.
Alexandrie et les maitres de la gnose

C'est a Alexandrie, la grande capitale culturelle

de UEmpire romain, que l'on trouve les
principaux courants de ce qui sera plus tard
appelé la gnose, et en particulier les grands
matftres du milieu du lI° siecle que sont Basilide
et Valentin, les deux plus grands chefs d'école
chrétienne d'orientation gnostique. Rappelons
que ces hommes, dont l'enseignement se
trouvera durement condamné comme
hérétique, n'étaient pas considérés comme tels
de leur vivant.

Ce courant gnostique s’insérait a l'époque dans
un ensemble plus vaste dynamique et encore

en constant mouvement.

Parmi ces grands maitres gnostiques, on trouve
Clément d'Alexandrie et Origene.

Clément, intellectuel empreint d'idées
platoniciennes, et converti au christianisme
avait pris la téte du Didascalée qui était 'école
Alexandrie. Dans son

doctrinale ceuvre

Stromates il déclare : « connaltre vaut mieux
que croire » et décrit le parfait chrétien comme

un gnostique.

Débordant de la simple ville d'Alexandrie, les

doctrines gnostiques se répandirent dans

'Egypte qui tint donc un rdle essentiel dans le
développement de la gnose
notamment a travers Pachéme et Evagre Le

antique,

Pontique et leur idéal gnostique du moine.
D'autres disciples migrerent vers Rome d'ou ils
rayonnerent notamment vers la Gaule.

La doctrine de la gnose

Longtemps les écrits gnostiques ne furent
connus que par les ceuvres qui les avaient
combattues. Mais la découverte, au milieu du
XX siécle, des écrits gnostiques de l'Egypte
copte du IVe siecle, et en particulier ceux de la
bibliotheque de  Nag
considérablement enrichi la connaissance de

Hammadi, ont

leurs doctrines.

Il est cependant difficile de présenter la
doctrine de la gnose
c’était plutdt un systeme

antiqgue comme
homogeéne, car

fluctuant.

Schématiquement, la gnose

séparation absolue de Dieu, esprit invisible et

pronait la

inconnaissable de tout ce qui concerne le
cosmos. Ce dernier était, soumis a une divinité
subalterne et grossiere, désigné comme le
démiurge (du grec demiurgos, artisan) agent
imparfait de la création de 'univers et de toutes
les especes d'étres vivants. Le démiurge était
aidé dans son ceuvre créatrice par différents
types de

subalternes.

figures divines, inférieures ou

Le mythe de UAndrogyne primordial

Le mythe de l'androgyne primordial ou homme
total se retrouve dans le concept du pére-mere,
Barbélo, support de l'expression de la pensée
de U'Esprit ou Monade. De cette puissance
naissent sept fils androgynes comme leur pére.
Barbelo dont le nom hébreu signifie « Dieu
manifesté en quatre » est la créatrice de la
lumiére et de la vie, la source ou la mere de
l'Enfant divin. Elle fait partie de la triade divine
composée du Pere ou auto engendré, lui-méme
émané du Grand Esprit invisible, de la meére,
Barbelo elle-méme et de l'enfant, le Logos.

20



D'autres figures divines procedent du dieu
supréme, appelées éons c’est-a-dire « éternité »
qui désignent les ldées divines ou entités
spirituelles. Elles sont des aspects parcellaires
du Dieu unique en méme temps que les
modeéles célestes des réalités terrestres, tout
comme le premier étre humain ou homme
parfait est le modéle céleste des étres humains
qui peuplent la Terre. Ces diverses entités
émanent de la source de l'esprit qui s'écoule en
organisant tous les éons et leurs ordres.

L’ame du monde

Sophia, U'dAme universelle, aurait désiré
fabriquer un monde a la ressemblance de son
homologue céleste, mais elle se différencie de
Barbélo. Elle est une de ses manifestations, qui
donne naissance au démiurge ou Dieu créateur,
nommé Yaldabaoth, qui engendre pour Llui-
méme d'autres étres cosmiques : des dieux
astraux et planétaires et nombre de puissances
ou autorités angéliques.

A la différence du démiurge cosmique, Sophia
n'est pas une puissance mauvaise sans pour
autant étre entierement parfaite. C'est une
figure médiatrice, qui posséde simultanément
une nature spirituelle des pulsions psychiques.
Elle est décrite comme une vierge cosmique qui

engendre le créateur sans l'aide d'un conjoint.
Le dualisme du mythe gnhostique

C'est dans ce monde de déchéance que l'dme
individuelle descend. Par le biais de sa propre
pensée, cette derniére reconnait la nature
contrefaite du monde matériel dans laquelle
elle se trouve plongée.

Le cosmos et la matiere sont présentés comme
une prison ou l'ame est maintenue captive. Le
habite
naturellement la totalité du monde matériel et,

gnostique considere que le mal
dans la mesure ou il en est prisonnier, de
l'homme lui-méme.

La caractéristique principale de la gnose
antique est donc un dualisme qui oppose une
conception négative du cosmos et de la

matiére, ou l'dme humaine serait retenue

captive, au domaine de l'esprit. Ce dualisme se
distingue de celui de Zoroastre,
conception favorable du cosmos, mais aussi de

avec sa
celui métaphysique de Platon. D'ou la
qualification «d'anticosmique »
toute idée ou personne liée au mouvement
gnostique.

attribuée a

Le salut gnostique

Il y aurait dans 'homme une étincelle divine
procédant du monde supérieur et tombée dans
ce monde soumis au destin c'est-a-dire a la
naissance et a la mort. Ce moi intérieur, issue
du monde divin transcendant est, par l'effet de
la gnose, libérable de sa prison cosmique pour
retourner a son origine céleste. Le corps
humain se confond avec ladite prison d'ou
'lhomme essentiel doit sortir en tant que
racheté.

Cette consubstantialité de leur moi avec celui
du dieu supréme accorde aux hommes une
liberté et un pouvoir sur le démiurge et le
monde créé. Mais seule une catégorie d'étres
humains, les pneumatikoi ou spirituels pouvait
prétendre a accéder a la connaissance totale et
salvatrice. De la l'idée d'une prédestination au
salut, obtenue grace a lintervention d'un
rédempteur ou sauveur descendu des spheres
supérieures puis remonté de nouveau vers
elles.

Ce dualisme radical et cet élitisme de la
prédestination furent les points essentiels des
grandes controverses qui eurent raison de la
gnose.

Cependant, dans cette année de la célébration
du 1700° anniversaire du concile de Nicée,
Uouvrage érudit d’André Paul conclut que la
gnose fut un aiguillon doctrinal du christianisme
dans le sens ou la polémique contre les
gnostiques des II° et llI° siécle fut un facteur
actif accélérateur des dogmes chrétiens.

André PAUL

La Gnose Antique, de [’archéologie du christianisme a

Uinstitution du judaisme
Editions du cerf, 2025, 330 p,24€

21



ACROPALIS

Un regard philosophique sur le monde

Revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France

Revue de ’association Nouvelle Acropole
Siege social : La Cour Pétral

D 941 — 28340 Boissy-les-Perche
www.nouvelle-acropole.fr

Rédaction : 6 rue Véronese — 75013 Paris
Tel: 0142500840
http://www.revue-acropolis.com
secretariat@revue-acropolis.com

Directeur de la publication : Thierry ADDA
Rédactrice en chef : Isabelle OHMANN

Reproduction interdite sans autorisation.

Tous droits réservés a FDNA — 2025 - ISSN 2116-6749
© Toute reproduction partielle ou intégrale

des textes contenus dans cette revue,

doit mentionner le nom de lauteur,

la source, et ’adresse du site :
http://www.revue-acropolis.com

Autorisation de publication a demander a :
secretariat@revue-acropolis.com

Crédit photos : © Nouvelle Acropole - © Wikipedia - © Adobe Stock.com

Retrouvez la revue Acropolis
sur votre smartphone



