
  

 

 Acropolis est la revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France 

2 ÉDITORIAL  
    Résistance spirituelle et  
 marchandisation de l’attention 
4 ARTS  
 Georges de la Tour, la lumière dans 
 les ténèbres 

6 PSYCHOLOGIE 
 La Masculinité non toxique 

9 SPIRITUALITÉ  
 Le numineux, une expérience du 
 sacré, hors du champ rationnel 

12 PHILOSOPHIE 
 L'empereur Julien   
17 SYMBOLISME  
 Symbolisme du disque 
19 À LIRE 
 La gnose antique  
 

N°377 

Décembre 2025 
SOMMAIRE 

Retrouvez la revue Acropolis 
sur votre smartphone 



2 

 

Résistance spirituelle et  
marchandisation de l’attention 

Thierry ADDA 
Président de Nouvelle Acropole France 

Comme le disent avec humour Fabien Gandon 
et Franck Michel, dans un article du Monde paru 
en janvier : « Si vous lisez cette phrase, nous 
avons déjà gagné une grande bataille, celle 
d’obtenir votre attention envers et contre toutes 
les autres sollicitations dont nous sommes tous 
l’objet »1. Patrick le Lay, ancien PDG de TF1 
l’avait déjà dit plus brutalement dès 2004, « Ce 
que nous vendons à Coca-Cola, c’est du temps 
de cerveau humain disponible », mais ce n’était 
alors que les touts débuts du terrifiant marché 
de l’attention qui se déploie aujourd’hui.  

Ce qui nous choquait à l’époque de la télévision 
à papa est désormais devenu la règle qui régit le 
monde des réseaux sociaux derrière les 
apparences sympathiques des communautés 
numériques. Chamath Palihapitiya ancien 
responsable chargé de la croissance chez 
Facebook le clarifie sans ambiguïté : « Nous 
avons conçu des systèmes qui capturent 
l’attention des gens et la manipulent. » Et ça 
marche ! Avec 5.24 milliards d'utilisateurs de 
médias sociaux, soit 64 % de la population 
mondiale, des chiffres en constante augmentation, 
et pas moins de 8 nouvelles personnes par 
seconde qui dépensent en moyenne 2 heures et 
20 minutes par jour sur les réseaux sociaux… 2 
Comme le dit très bien Shoshana Zuboff,              
« l’attention humaine est devenue la matière 
première d’un nouveau marché »3. 

L’utilisation effrénée tant des dernières 
connaissances en neurosciences que de 
l’Intelligence artificielle (IA) permet désormais 
une exploitation industrielle et une commercialisation 
de l’attention, dont nous sommes à la fois les 
victimes complaisantes et les consommateurs 

prisonniers dans une spirale addictive qui n’est 
pas près de prendre fin puisque les entreprises 
comme Meta, Google, Amazon, Apple, TikTok, 
Netflix, qui concentrent l’essentiel de 
l’économie de l’attention, représentent en 2025 
plus de 25 000 milliards de dollars de 
capitalisation cumulée, soit environ 27 % de la 
capitalisation mondiale estimée à 93 000 
milliards de dollars 4. 

Bref, la captation de l’attention n’est plus un 
phénomène marginal, mais un pilier du 
capitalisme contemporain ! Confrontée à des 
forces économiques massives qui cherchent à 
la détourner, l’orienter ou la monétiser, notre 
attention est aujourd’hui devenue une matière 
première comme une autre. Désorientés, noyés 
dans ce que Edgar Morin appelait dès 1981 un   
« nuage informationnel » qui nous aveugle au 
lieu de nous éclairer, nous avons créé « un 
marché économique où notre attention est 
captée, transformée, échangée et monétisée 
comme n’importe quelle matière première sur 
les marchés » 1.  Les conséquences de cette 
guerre économique menée pour la possession 
de la conscience humaine sont hallucinantes, 
tant l’usage immodéré des écrans et l’inactivité 
physique qui en résulte à un impact sur les 
jeunes. Que ce soit les plus petits, avec 3 
enfants sur 5 qui entrent en sixième et ne savent 
pas enchaîner quatre sauts à cloche-pied… ou 
les plus grands, puisque 18 % des collégiens et 
20 % des lycéens présentent des signes de 
troubles de l’attention avec ou sans 
hyperactivité (TDA/H) et 1 élève sur 4 déclare 
avoir des difficultés de concentration 
fréquentes en classe !5 

ÉDITO 



3 

 

Prenons conscience que la vente et 
commercialisation de notre attention ne nous 
rend pas simplement malade, elle nous vole un 
temps de vie, un temps de conscience 
précieux, que nous n’emploierons pas à autre 
chose, et c’est bien là le drame ! Comme le dit 
Tho Ha Vinh : « Notre capacité d'attention est ce 
que nous avons de plus précieux en tant qu'être 
humain. La capacité d'être attentif, ce qui va 
nous permettre de percevoir, de penser, de 
ressentir, tout cela, ce sont des fonctions de la 
conscience. »  

Diriger de manière intentionnelle notre 
attention, décider par nous-mêmes sur quoi 
nous mettons notre attention est capital, à vrai 
dire c’est même le point de départ. Avoir de 
bonnes intentions, mais sans capacité à fixer 
notre attention, c’est être sans force, 
condamné à l’impuissance. Résister à cette 
« vampirisation », reprendre le pouvoir sur notre 
attention, notre vie, décider de nous-mêmes 
sur quoi nous posons notre attention c’est 
parvenir à aligner, à relier notre attention et nos 
intentions. 
Ce n’est qu’à partir de là, que nous pourrons 
commencer à reconstruire une véritable 
colonne vertébrale de conscience et de 
cohérence.  
Résister spirituellement aujourd’hui, c’est 
décider de sortir de la distraction pour revenir 
au centre de soi. C’est se battre pour défendre 
la conscience comme notre bien commun le 
plus précieux face au rouleau compresseur 
d’un monde déshumanisé. Mais, cette 
résistance spirituelle, n'a strictement rien à voir 
avec aucune forme de religion, elle est 
spirituelle dans le sens où elle touche à ce qu'il 
y a de plus essentiel en l'être humain, et 
résistance dans le sens où elle fait de 
l’attention le support de l’élévation de notre 
conscience. Comme le disait si bien Pierre 
Hadot, spécialiste des écoles de philosophie 
antique : « L’attention à soi, comme exercice, 
est une intention vers l’idéal de sagesse ».  

C’est bien de cet idéal de sagesse dont nous 

parlait Simone Weil dès 1947 quand elle disait, 
« l’attention, si elle est pure, est une intention 
tournée vers l’idéal du vrai » 6, ce même idéal de 
résistance spirituelle qui près de 80 ans plus 
tard, reste la seule puissance à même de nous 
donner la force de lutter contre la 
fragmentation de la conscience 7.  

Oui, l’Idéal est comme un attracteur étrange qui 
provoque une joyeuse dilatation de l’âme, car 
celui qui sert quelque chose de plus grand que 
lui, sent bien que toute distraction s'évapore, 
comme le dit si bien Byung-Chul Han « l’attention 
profonde est la condition de l’expérience de la 
beauté et de la vérité. » 8 

Alors, ne gaspillons plus en vain notre attention, 
élevons notre conscience vers l’idéal, et 
résistons de toutes nos forces. Car « la résistance 
spirituelle, c'est le volontariat engagé au service 
des choses qui sont essentielles pour nous ».  

(1) Lire l’article de Serge Abiteboul et Thierry Viéville, 
Prêtez attention : quand « prêter » est « données (épisode 
1), paru dans le Journal Le monde, 31/01/2025  
(2) Extrait du rapport sur les médias sociaux 2025 : 
statistiques, données démographiques et principales 
tendances, paru dans Plan TR 
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-
sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-
démographiques-et-principales-tendances/ 
(3) Shoshana Zuboff, L’Âge du capitalisme de 
surveillance, chapitre 3, édition française, Zulma, 2020 
(4) Données sur capitalisation mondiale des marchés 
publiées par publiées par la SIFMA (Securities Industry 
and Financial Markets Association) et World Federation 
of Exchanges (WFE)  
(5) Lire l’étude parue dans M24 santé, Nouvelle étude 
renversante sur la santé de nos enfants, le 06/02/2023 
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-
renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/ 
(6) Simone Weil, La pesanteur et la grâce, Éditions du 
Seuil, 1947, page 104 
(7) Fait référence à Alban Vistel, Syndicaliste de la CGT, 
auteur de Fondements spirituels de la Résistance, 
Éditions Esprit, 1952. Lire l’éditorial de Thierry Adda paru 
dans la revue 374 (octobre 2025) Oser la résistance 
spirituelle !  
https://revue-acropolis.com/oser-la-resistance-spirituelle/ 
(8) Byung Chul Han, La société de la fatigue, Éditions 
Autrement, 2014 

© Nouvelle Acropole 

https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://www.trplane.com/fr/Rapport-sur-les-médias-sociaux-2025%C2%A0%3A-statistiques--données-démographiques-et-principales-tendances/
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/
https://m24sportsante.fr/actualites/nouvelle-etude-renversante-sur-la-sante-de-nos-enfants/
https://revue-acropolis.com/oser-la-resistance-spirituelle/


4 

 

De Georges de la Tour André Malraux disait « Ce 
n’est pas l’obscurité que peint Latour : c’est la 
nuit. La nuit étendue sur la terre, la forme 
séculaire du mystère pacifié. Ses personnages 
n’en sont pas séparés, ils en sont l’émanation. 
Elle prend forme en une petite fille qu’il appelle 
un ange, en des apparitions de femmes, en 
cette flamme droite de torche ou de veilleuse, 
qui ne la troublent pas. Le monde devient 
semblable à la vaste nuit sur les armées 
endormies de jadis où, sous la lanterne des 
rondes, surgissaient, pas après pas, des formes 
immobiles. Dans cette obscurité peuplée, 
lentement une veilleuse s’allume […] . Aucun 
peintre, pas même Rembrandt, ne suggère ce 
vaste et mystérieux silence : La Tour est le seul 
interprète de la part sereine des ténèbres. Dans 
ses plus belles œuvres, il invente les formes 
humaines qui s’accordent à cette nuit. » (1) 

Louis XIII, ébloui par un saint Jérôme qui le 
décida à ôter tous les tableaux de sa chambre 
pour n’avoir que celui-ci à contempler, le 
nomme « peintre ordinaire du Roi » en 1639. 

Un maître de la lumière 

Georges de la Tour a en effet donné une forme 
plastique à la mystique du silence, nous 
rappelle Nicolas Milovanovic. Il est un maître de 
la lumière qu’il fait jaillir de l’obscurité, comme 

une vie qui prend forme. Les chairs deviennent 
translucides lorsqu’elles sont éclairées par une 
simple bougie.  

À la différence de Caravage qui influença la 
peinture européenne du clair-obscur, sa 
peinture n’est pas dramatique, mais sobre et 
naturelle. Il représente les personnages sans 
fard et sans ajouts.  

Ils sont en réalité transfigurés par la lumière qui 
se dégage d’eux, comme c’est le cas dans le 
tableau du Nouveau-Né. De l’obscurité surgit 
une madone éclairée par le jaillissement 
lumineux d’un bébé emmailloté. Pas d’auréole 
particulière, mais on ne peut que reconnaître la 
Vierge Marie et son enfant.  

Pour le peintre, la lumière est Dieu. La Tour est 
un passeur de la vie intérieure devenue 
expression mystique et mystérieuse. « Chez lui, 
les saints absorbés dans la prière ou la lecture 
ne se prêtent à aucun mouvement dramatique : 
le corps reste immobile, les gestes réduits à 
l’essentiel […]. Le seul véritable drame est 
intérieur, celui de la souffrance spirituelle et de 
la pénitence » nous précise avec justesse l’un 
des panneaux de l’exposition. Ils témoignent 
d’une science de la symbolique lumineuse au 
service de la spiritualité.  

Georges de la Tour, 
la lumière dans les 
ténèbres 
Fernand SCHWARZ 
Fondateur de Nouvelle Acropole en France 

 ARTS 

Le musée Jacquemart André nous invite jusqu’au 26 janvier à une extraordinaire 
exposition du peintre lorrain Georges de la Tour.  



5 

 

La dignité des personnages 

Les personnages qui sont peints sont d’origine 
pauvre, qu’ils soient des saints, des musiciens 
ou de simples travailleurs. Tous ont une dignité 
sans pathos.  

À cette époque où la Réforme et la Contre-
Réforme provoquent de larges tensions en 
Europe, Georges de la Tour s’inscrit dans une 
tradition iconographique plutôt catholique, 
inspirée du gothique où la Vierge Marie est 
considérée médiatrice entre l’humanité et son 
Fils. Pour la théologie gothique, Marie est la 
nouvelle Ève qui a rédimé le péché originel.  

Sophie Doudet reconnaît que l’univers du 
peintre est « féminin ». De nombreuses femmes 
sont représentées comme personnage principal 
dans ses œuvres, tantôt comme sœurs, mères 
ou filles. Ces femmes sont de vrais sujets, elles 
agissent en soignant, en berçant, en trompant, 
en lisant les lignes de la main, elles volent, elles 
prient.  

Elles expriment tous les sentiments, mais ne 
sont pas des objets de séduction. La Tour ne 
peint jamais de femmes nues, sauf La servante 
à la puce, qui est loin d’être une reproduction 
érotique ou sensuelle, mais dégage une 
expression contemplative et profonde.  

Ainsi, à travers ces visages de femmes, La Tour 
nous fait découvrir le mystère de la création, 
par l’intimité de son univers nocturne.  

(1) André MALRAUX, Les Voix du Silence, Éditions 
Gallimard, 1951 

Musée André Jacquemart André 
158, boulevard Haussmann – 75008 Paris 
Tel : 01 45 62 11 59 
https://www.musee-jacquemart-andre.com 
Crédit image : Wikipedia.org 

© Nouvelle Acropole 

 

 

 

 



6 

 

De nombreux systèmes de connaissance 
métaphysiques reposent sur l'idée que tout 
commence par un principe vivant, éternel et 
non manifesté, souvent appelé simplement        
« l'Un ». Parfois, ce principe est également 
symbolisé par un principe duel qui, dans la 
Cosmogénèse de Helena Petrovna Blavatsky, 
est appelé « Père-Mère » , « père » faisant 
référence au principe de l'esprit ou de la 
conscience, et « mère » au principe de la 
substance, à la racine de la matière. 
Ainsi, tout ce qui existe descend de cette 
dualité primordiale, qui était à l'origine une 
unité. 

La dualité primordiale dans les traditions  

Nous pouvons voir cela clairement exprimé 
dans le symbole Yin-Yang de la Chine ancienne. 
Le Yin est symboliquement désigné comme le 
féminin, tandis que le Yang est désigné comme 
le masculin. Certaines caractéristiques du Yin 
sont la terre, la féminité, l'obscurité, la 
réceptivité, tandis que le Yang serait le ciel, la 
masculinité, la lumière, l'activité. Les deux 
procèdent du Grand Ultime, le Taiji. 

Dans ce symbole, nous ne voyons pas une 
division rigide entre le Yin et le Yang, le 
masculin et le féminin, mais une nature fluide 
dans laquelle chaque qualité renferme en elle 
la semence de l'autre, symbolisée par un point 
noir dans la partie blanche et un point blanc 

dans la partie noire. Ces points grandiront 
jusqu'à ce que le blanc devienne noir et que le 
noir devienne blanc. Ce processus est décrit 
dans le Yijing ou « Le livre des mutations », qui 
montre comment chaque situation de la vie se 
transforme en une autre jusqu'à ce qu'elle 
revienne à son point de départ. 

Le masculin et le féminin dans l’être humain 

Dans la psychologie jungienne, on dit que 
chaque homme a une « anima », un archétype 
intérieur du féminin, tandis que chaque femme 
a un « animus », une image intérieure du 
masculin. Ainsi, aucun d'entre nous n'est 
exclusivement masculin ou féminin : chaque 
homme a un côté féminin et chaque femme un 
côté masculin. Cela ne signifie nullement que 
nous sommes tous identiques, mais plutôt qu'il 
existe une tendance prépondérante et une 
tendance équilibrante.  

La masculinité toxique 

Les problèmes ont tendance à survenir lorsque 
le féminin intérieur, dans le cas des hommes, 
ou le masculin intérieur, dans le cas des 
femmes, est réprimé, généralement en raison 
de pressions et d'influences socioculturelles. 
C'est alors que peut apparaître ce que l'on a 
appelé la « masculinité toxique », c'est-à-dire 
une exaltation des qualités masculines 
supposées au détriment des qualités 
féminines.  

La Masculinité 
non toxique 

Julian SCOTT 
Nouvelle Acropole Royaume-Uni 

Face aux dérives du masculin toxique – agressivité, domination, refus de la vulnérabilité –, il 
devient urgent de redéfinir la polarité masculine et la façon dont elle peut s’exprimer.  

PSYCHOLOGIE 



7 

 

Selon Michael Flood, qui écrit dans The 
Conversation (1), « l'expression met l'accent sur 
les pires aspects des attributs masculins 
stéréotypés. La masculinité toxique est 
représentée par des qualités telles que la 
violence, la domination, l'analphabétisme 
émotionnel, la prétention sexuelle et l'hostilité 
à l'égard de la féminité ». Je suppose qu'il doit 
également exister une sorte de « féminité 
toxique », bien que l'on n'en parle pas beaucoup 
pour le moment. 

Réprimer sa masculinité ou féminité 
intérieure 

Il existe également un processus inversé dans 
lequel, au lieu de réprimer sa masculinité ou sa 
féminité intérieure (animus ou anima), un 
homme réprime sa masculinité extérieure, que 
ce soit en raison de pressions socioculturelles 
ou parce qu'il craint que son agressivité 
masculine naturelle n'éclate dans des 
expressions de violence et ne cause du tort à 
ceux qui l'entourent. De même, une femme 
peut réprimer sa féminité extérieure, là encore 
en raison de pressions socioculturelles 
(comme dans la culture « la dette » des années 
1990) ou d'autres craintes souvent 
inconscientes, comme celle d'être la proie du 
désir masculin si elle se révèle trop féminine. 
Il est donc important d'apprendre à canaliser 
ces forces naturelles que nous portons en nous 
du fait d'être né dans un corps masculin ou 
féminin, avec la psyché masculine ou féminine 
qui l'accompagne. 

Les archétypes masculins 

Un certain nombre de psychologues, 
principalement jungiens, tels que Robert 
Moore, ont longuement traité de ce sujet. Dans 
son livre, coécrit avec Doug Gilette, King, 
Warrior, Magician, Lover : Rediscovering the 
Archetypes of the Mature Masculine, publié 
pour la première fois en 1990, il analyse ces 
quatre archétypes en relation avec la psyché 
masculine. 

• L’amoureux 

L'archétype de l'amoureux est particulièrement 
intéressant dans le cadre du thème de la 
masculinité non toxique, car il va à l'encontre 
du mythe dépassé selon lequel l'expression des 
émotions serait l'apanage exclusif des femmes.  
En réalité, l'expression d'émotions et de 
passions fortes est une caractéristique de 
l'archétype du héros (et souvent tout aussi bien 
de l'anti-héros), qui se distingue ainsi des 
autres en se présentant comme un être 
exceptionnel.  
Bien que les émotions et les passions soient 
souvent associées à une perte de contrôle et à 
l'égoïsme, il existe également des passions plus 
nobles telles que l'amour durable, la loyauté et 
l'amitié profonde.  

L'archétype de l'amoureux est également 
associé à la capacité de profiter de la vie, de 
vivre l'instant présent, de rire et de pleurer, non 
pas de manière hystérique, mais librement et 
spontanément. 

• Le guerrier 

Le guerrier est l'archétype peut-être le plus 
immédiatement associé au masculin, bien que 
l'histoire ait connu son lot de guerrières, telles 
que les « Amazones » de la Grèce antique ou 
Boadicée, reine des Iceni, qui a mené une 
grande révolte contre les Romains en Grande-
Bretagne. Cela nous montre que les archétypes 
ne sont pas rigides et figés, mais qu'ils 
expriment des principes généraux, auxquels il 
existe toujours des exceptions naturelles. 

Le guerrier se caractérise par le courage, qui est 
une vertu du cœur, du mot français « cœur ».  
Le guerrier idéal n'est pas un mercenaire, mais 
quelqu'un qui lutte pour une cause juste et 
noble. Il éprouve de l'amour et du dévouement 
pour un idéal ou une personne qu'il place au-
dessus de lui-même.  

Dans La République de Platon, les guerriers 
servent et soutiennent les rois-philosophes. 



8 

 

Dans le même ouvrage, Platon définit le 
courage comme la capacité à persévérer dans 
ce qui est juste, que ce soit en endurant la 
douleur ou en résistant à la tentation du plaisir.  
Bien que le courage ne soit en aucun cas 
l'apanage des hommes – il existe de nombreux 
exemples de courage féminin dans l'histoire, la 
nature et la vie quotidienne –, c'est une qualité 
particulièrement importante que les hommes 
doivent développer afin de mériter et de 
conserver leur respect de soi et leur dignité. Et 
comme l'ont souligné plusieurs philosophes, le 
courage n'est pas l'absence de peur, mais la 
capacité à « ressentir la peur et à agir malgré 
tout ». 

• Le roi 

Le roi est celui qui établit l'ordre et la discipline, 
et se caractérise par une justice bienveillante. 
En d'autres termes, il ne se contente pas de 
régner, mais il règne de la bonne façon et pense 
davantage au bien des autres qu'à son propre 
intérêt.  

Il ne s'agit pas de vouloir devenir littéralement 
roi ou souverain, mais d'être « le roi de son 
propre royaume », d'ordonner sa propre vie et 
d'agir avec bienveillance et justice envers soi-
même et les autres. Un exemple pourrait être 
que si un jour nous sommes de mauvaise 
humeur, le roi en nous nous empêcherait de 
nous en décharger sur les autres, comprenant 
que notre humeur n'est pas la faute des autres 
et qu'il serait donc injuste de faire souffrir les 
autres pour quelque chose dont ils ne sont pas 
responsables. 

•  Le magicien 

Le magicien est une personne qui maîtrise une 
compétence, et surtout, quelqu'un qui 
s'interroge sur lui-même et sur les lois de la vie 
et apprend à vivre en accord avec elles. Cet 
archétype a donc deux facettes : d'une part, 
devenir maître d'un art ou d'un métier, d'une 
compétence particulière, et d'autre part, 
devenir maître de soi-même. Dans la tradition 

occidentale, le magicien archétypal est peut-
être Merlin, le mentor du roi Arthur. 

Nous voyons ainsi que tous ces archétypes ont 
interdépendants : le guerrier sert le roi, le roi 
sert le peuple, le magicien enseigne au roi et 
l'amoureux sait comment vivre dans la joie. 
Combiner toutes ces facettes en soi-même 
mènerait à une vie épanouie et « non toxique ». 
Plutôt que de retourner à de vieux stéréotypes, 
ne serait-il pas meilleur de redécouvrir et de 
vivre ces archétypes éternels ? 

Article traduit de la revue de Nouvelle Acropole  
Royaume-Uni par Florent Couturier-Briois 
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-
does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-
useful-or-harmful-189298 
Crédit image :  Artsy Solomon de Pixabay  

À lire 
Dieux intérieurs 
Comment identifier votre archétype 
personnel 
Laura WINCKLER 
Éditions Acropolis, 2017, 252 pages, 15 €  

Une exploration des personnalités féminines et 
masculines, à travers les symboles universels de quatre 
visages de la féminité, représentés par les déesses 
grecques Aphrodite, Athéna, Déméter, Héra, et des 
visages de la masculinité, illustrés par sept dieux ou 
héros grecs, Dionysos, Hermès, Apollon, Arès, 
Héphaïstos, Zeus et Orphée. 

© Nouvelle Acropole 

 

https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298
https://theconversation.com/toxic-masculinity-what-does-it-mean-where-did-it-come-from-and-is-the-term-useful-or-harmful-189298


9 

 

Le mot « numineux » apparaît au XXe siècle. Il 
est la traduction de l’allemand « das 
Numinose », « le sacré », mot créé par le 
philosophe et historien des religions Rudolf 
Otto (1869-1937), lui-même tiré du latin numen, 
« puissance agissante de la divinité ». 

Ce terme renvoie au sacré en tant 
qu’expérience sensible insaisissable par des 
moyens rationnels. Le numineux suscite à la 
fois terreur et fascination, mais se présente 
aussi sous la forme du mystère.   

Kant utilisait déjà ce terme dans son concept de 
noumène, un terme grec qui signifie « la réalité 

inconnaissable sous-tendue par toute chose ».  

Rudolf Otto, l’inventeur du numineux 

Rudolf Otto est un théologien et philosophe 
allemand, né à Peine (Hanovre) et élevé dans la 
foi luthérienne. Il fit ses études à Erlangen et à 
Göttingen, et fut très vite séduit par la pensée 
d'Albrecht Ritschl, celle de Friedrich 
Schleiermacher et de Jakob Friedrich Fries. Il 
sera nommé en 1907 professeur de théologie à 
Göttingen, et enseignera la théologie jusqu’à sa 
mort. 

 

Le numineux, une expérience du sacré,  
hors du champ rationnel 
Hélène SERRE 
Formatrice en philosophie à Nouvelle Acropole 

Au XXe siècle, Rudolf Otto s’intéresse à l’expérience du sacré à travers les spiritualités 
orientales. De là, il crée le mot « numineux » qui est traduit par un état de saisissement 
transcendant dans la relation fulgurante à Dieu, et qui sort ainsi du champ du rationnel. 
Concept qui a par la suite inspiré Mircéa Éliade et Carl Gustav Jung, dans leurs travaux 
respectifs.  

SPIRITUALITÉ 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/foi/


10 

 

Son parcours intellectuel  

Il se relie à la philosophie post-kantienne qui 
sera déterminante pour sa propre réflexion 
philosophique de la religion, que l’on retrouve 
dans son ouvrage de 1909 intitulé Kantisch-
Friessche Religionsphilosophie. 

En 1911 et 1912, il visite l’Afrique, l’Inde et le 
Japon : c’est au cours de ces voyages qu’il va 
être frappé par les formes primitives du sacré et 
les grandes mystiques orientales. Il voudra les 
comparer aux spiritualités occidentales en 
prenant comme matrice de comparaison la 
théologie chrétienne au sein de la laquelle il 
étudiera toutes les formes de l’expérience du 
divin (1). 

La dimension spirituelle de l’ineffable 

Rudolf Otto constate que les grands mystiques 
chrétiens ont conclu que Dieu ne pouvait se 
concevoir intellectuellement, en tous les cas 
par la raison ni se définir par le langage. Pour 
eux, c’est avant tout une expérience 
suprahumaine, mais qui envahit dans sa 
manifestation le champ humain. 
Sa démarche scientifique du phénomène 
religieux au départ, va l’amener à créer une 
catégorie spécifique pour ce qui se manifeste 
au-delà de la sphère du rationnel. 

En 1917, il publie son livre Le Sacré, portant en 
sous-titre « L'Élément non rationnel dans l'idée 
de divin et sa relation avec le rationnel ».   
C’est ainsi qu’il va tenter de décrire l’état de 
saisissement transcendant que certains ont 
connu dans leur relation fulgurante à Dieu, état 
qui sort du champ du rationnel (concept, idée, 
ou règle morale). Il l’appelle l’expérience du 
« numineux » ou la dimension spirituelle de 
l'ineffable.  
Il va ainsi introduire un nouveau concept dans 
le champ des sciences des religions, le concept 
de « numineux » ou de « numinosité », qui va 
remettre en question la une vision de 
l'anthropologie par rapport au sacré. 
Une telle expérience échapperait à l'ordre de la 

vérité telle que relatée dans les Méditations de 
l’expérience métaphysique du Dieu chez 
Descartes, de l'éthique telle que Kant a cherché 
à la définir dans ses postulats de la raison 
pratique, strictement théologique. Aussi le                      
« numineux » désigne un jaillissement de 
l'omnipuissance divine ou du sacré qui se 
manifeste dans une expérience extraordinaire 
pour celui qui la vit.  

Du numineux naît un sentiment de paradoxe 

L’être est ainsi arraché à la vie ordinaire pour 
une expérience du « Tout Autre » ( anderes) . De 
cette « possession » de l’être, naîtrait en celui 
qui la subit, une attitude faite d’un paradoxe.  
D'une part, jaillirait un sentiment de terreur 
oppressante que Rudolf Otto désigne comme 
mysterium tremendum. C’est le « mystère qui 
repousse », qui est redoutable. 
Et d'autre part, l’être vit un sentiment 
d'attraction irrésistible, irrépressible, que Otto 
définit comme mysterium fascinans ou 
mysterium fascinosum, le « mystère qui attire 
l'homme par une sorte de fascination ». C’est 
un sentiment de beauté, de grâce et de 
libération » gagné par la transcendance.  

Celui qui vit une telle expérience la décrit 
comme un accès à une réalité inconnue et une 
élévation du niveau de conscience qui se 
traduit par un conflit d'attitudes. 
L’être le décrit comme un sentiment 
contradictoire qui le saisit complètement et 
irréductible à sa volonté : une « effroyable 
attirance », une « terrifiante impulsion ». 
Le numineux est donc la conjonction des 
opposés (attraction – répulsion) que l’être 
ressent face à une irruption du sacré dans sa 
vie. 

Ce qui est observé lorsque l’être revient d’une 
telle expérience, c’est que soit il va soit 
reprendre sa vie humaine bien tracée en 
rejetant cette expérience qui le singulariserait 
par trop dans son quotidien, soit qu’il se 
différencie à sa suite en vivant pleinement cette 
puissance numineuse.  



11 

 

Et avec le concept du numineux, Rudolf Otto va 
créer permet l’émergence d’un nouveau 
paradigme pour l’étude des religions et une 
catégorie en soi pour décrire le sentiment 
religieux. 
Il explique ainsi que ce numineux vit et se 
manifeste dans toutes les religions depuis 
l'animisme jusqu'au christianisme. Il en est en 
vérité l'essence sinon la finalité. 

Cette expérience du Feu dévorant permet ainsi 
de replacer Dieu dans une transcendance, au-
delà du Dieu parlant témoignant aux hommes 
de manière autoritaire de son autorité ou de sa 
ou bienveillante, selon les cas.  
Pour Otto, c’est l’expérience même que vivent 
les oracles ou les initiés lors de la révélation 
des mystères. 

Le numineux a inspiré Mircéa Éliade et Carl 
Gustav Jung  

L'œuvre entière de Mircea Eliade se fonde sur la 
nécessité de comprendre le sacré dans sa 
manifestation, à Rudolf Otto qui en a posé les 
principes. Ses travaux relèvent d'une phénoménologie 
du sacré. Et pour asseoir cette approche, Eliade 
propose le concept de « hiérophanie », terme 
plus général que celui de numineux et 
désignant le fait que « quelque chose de sacré 
se montre à nous, se manifeste ».  

Par ailleurs, dans la Psychologie analytique, 
Carl Gustav Jung dit que le « numineux » est 
rattaché aux archétypes, aux formes 
symboliques innées et constitutives de 
l’inconscient collectif et qu’il échappe à toute 
saisie. L’effet numineux est donc une image 
représentante et comprise comme étant la 
manifestation d’un archétype qui préfigure la 
totalité, qui est le « symbole du Soi ». Ainsi, 
« l’image de Dieu » que Jung qualifie de                   
« symbole en soi » est l’archétype de la totalité. 

Il explique que l’archétype se traduit dans 
l’inconscience sous forme d’images qui se 
révèlent dans nos rêves, sous la forme de 
visions et de mythes.  

Il porte une image psychique, le numen qui         
« met le sujet dans un état de saisissement », 
mais qui est susceptible d’être contenu et 
intégré.  

Pour Jung, le « numineux » est ce que l’individu 
saisit, qui vient d’ailleurs et qui lui donne un 
sentiment d’être dépendant à l’égard d’un           
« tout autre ». 

Les archétypes seraient donc des dynamiques 
de l’inconscient, des structures inconscientes 
ouvrant des opportunités d’action. 

L’expérience du sacré, des mythes et des 
rites 

Un autre spécialiste de l’image et du sacré, 
Jean-Jacques Wunengurger, par ailleurs 
philosophe, spécialiste de l’image et du sacré, 
nous explique que l’expérience du sacré est 
ainsi communiquée à la communauté pour la 
conserver et la transmettre après avoir été 
codifiée dans des formes. Elle est ensuite ainsi 
partagée de manière intime et 
institutionnalisée.  

Des mythes et des rites se créent ainsi comme 
une organisation double du temps et de 
l’espace en faisant appel aux structures 
symboliques de l’imagination humaine.  

Grâce à la réalité symbolique, l’esprit humain 
peut ainsi s’émanciper des données 
immédiates de la perception, de l’apparente 
réalité, pour découvrir le sens intérieur, caché, 
du monde mystérieux qui nous entoure, c’est-à-
dire à la fois son sens figuré et sa profondeur. 

(1) Il publie Westöstliche Mystik en 1926 et Die 
Gnadenreligion Indiens und das Christentum en 1951 qui 
se font l’écho des spiritualités orientales qu’il a visitées 

Crédit image : Adobe.stock.com 1548974308  

© Nouvelle Acropole 



12 

 

RENCONTRE AVEC UN PHILOSOPHE 
L'empereur Julien   

Stjepan PALAJSA 
 Nouvelle Acropole Royaume-Uni 

Au IVe siècle après J.-C., Rome avait presque 
totalement épuisé son énergie spirituelle. Au 
sein de ce corps immense, le pouvoir central 
intérieur qui l’avait caractérisé, qui unissait 
toutes les différences en une entité vivante et 
fonctionnelle, n’existait plus. Au lieu de 
s'harmoniser et de se compléter, les 
différences se multiplièrent et les peuples 
s'affrontèrent de plus en plus sur des bases 
nationales, religieuses et idéologiques. La 
vision de l'Empire, basée sur la communauté et 
l'égalité, avait quasiment disparu. 

S'efforçant de réveiller cet esprit et ces valeurs 
antiques, Julien sortit la philosophie, l'éthique 
et la logique des bibliothèques et des 
académies et les utilisa avec zèle comme un 
instrument de restauration. 

Une enfance isolée 

Flavius Claudius Julianus naquit en 331 après J.-C. 
à Constantinople. Son père, Jules Constance, 
et l'empereur Constantin le Grand, étaient demi-
frères du côté paternel. Après la mort de 
Constantin en 337 après J.-C., le nouvel 
empereur, son fils Constance II, craignant de 
perdre le trône, assassina la plupart de ses 
proches parents masculins. Parmi eux se 
trouvaient Jules Constance et son fils aîné. 
Seuls Julien et son demi-frère aîné, Gallus, 
survécurent, car ils étaient encore enfants. 
Cependant, Constance les exila dans un 

domaine éloigné de Cappadoce, où ils n'eurent 
aucun contact avec la vie sociale. C'est là, dans 
un isolement complet, qu'ils vécurent leur 
enfance et leur jeunesse. Personne n'était 
autorisé à les approcher. Ils furent élevés parmi 
des serviteurs et des esclaves, sous la stricte 
surveillance de leurs instructeurs. Cependant, 
dans sa jeunesse, clandestinement et sous 
l’influence des maîtres néoplatoniciens, Julien 
accepta l'héritage culturel classique, refusant 
complètement l'adoption forcée des préceptes 
courants. « Que l’oubli recouvre cette obscurité », 
écrira-t-il plus tard, en référence à cette 
époque. 

Une vie surveillée 

Constance, n'ayant pas d'enfant, convoqua 
Gallus à la cour en 351 après J.-C., où il lui 
conféra le titre de César des Provinces 
occidentales et le maria à sa sœur Constantia. 
Julien sortit alors de sa réclusion et passa les 
années suivantes à voyager à travers l'Asie 
Mineure et la Grèce, étudiant auprès des plus 
grands philosophes néoplatoniciens de 
l'époque : Edésios de Pergame et Maxime 
d'Éphèse, acceptant ce dernier comme maître 
et le traitant avec le plus grand respect tout au 
long de sa vie. 
Quatre ans après sa nomination comme César, 
poussé par la peur et l'envie, Constance 
ordonna l'assassinat de Gallus ainsi que de 
tous ses proches parents masculins.  

La poussière de l'oubli a effacé la mémoire de 
l'une des plus grandes figures de l'histoire 
européenne, dont les idées et l'œuvre ont laissé 
une trace profonde : Julien, dont seul subsiste 
son surnom péjoratif, « l'Apostat », le renégat. 

PHILOSOPHIE 



13 

 

Seul Julien subsista, que Constance n'avait vu 
qu'une seule fois dans sa vie. Bien que Julien 
s'efforçât de s'éloigner de la cour, où sa vie était 
constamment en danger, un an plus tard, il fut 
convoqué pour recevoir le titre de César à la 
place de son frère. Avec ce titre on lui donna 
également comme épouse Hélène, la seconde 
sœur de Constance. 

Connaissant l'histoire de son frère, Julien 
considérait cela davantage comme une 
élégante condamnation à mort que comme une 
véritable réhabilitation et remise de pouvoir. 
Comme il le dit lui-même, ce titre lui assura 
l'esclavage le plus pénible et le plus difficile. 
Constance l'entoura d'espions et de gardes ; 
tous ceux qui avaient des contacts avec lui 
étaient étroitement surveillés et constamment 
enregistrés. 
Avec beaucoup d’efforts, il réussit à faire entrer 
à son service quatre de ses anciens serviteurs. 
Un seul parmi eux connaissait le secret de son 
culte des divinités classiques et ils 
accomplissaient parfois des rituels en secret. 

L’acceptation de Julien par les troupes 
militaires  

Déterminé à se débarrasser de Julien, 
Constance lui donna un uniforme éclatant et, 
au cœur de l'hiver 355, sans qu’il eût la moindre 
expérience militaire, l'envoya dans les 
provinces du nord, au pays des Celtes. 
Constance lui-même avait pratiquement 
abandonné ces territoires aux barbares. Les 
légions assignées à cette frontière étaient 
fatiguées, découragées par les combats 
incessants, sans solde depuis des mois, et 
manquaient de nourriture et d'armes. La 
discipline était au plus bas, et la simple 
mention des barbares suffisait à terrifier les 
soldats. Telle fut la situation que Julien trouva à 
son arrivée, non pas en tant que commandant, 
mais soumis aux commandants locaux, qui 
avaient des ordres écrits pour se méfier 
davantage de ses éventuelles conspirations 
que des attaques barbares. Le seul devoir de 

Julien était de porter la robe royale de 
Constance et d’apporter son image parmi les 
soldats. 
Cependant, la réputation de Julien grandit 
parmi les troupes. Ses principes 
philosophiques lui avaient appris à endurer 
toutes les circonstances défavorables. Malgré 
son absence de formation militaire, il était 
toujours en première ligne, tel un simple soldat, 
partageant avec les autres le meilleur comme le 
pire, le froid et les épreuves. Dès son arrivée, 
les opérations militaires commencèrent à être 
correctement dirigées et se terminèrent cette 
année-là avec succès. 
Poussé par la peur, Constance commença à 
soupçonner Marcellus, le commandant de 
l'armée, et ordonna son élimination. Convaincu 
que Julien était faible et incapable, il lui confia, 
en 357 après J.-C., le commandement complet 
de l'armée en Gaule. Malgré son absence de 
formation militaire, par son exemple et ses 
actions rapides et brillantes, il gagna la 
confiance de l'armée, et les triomphes se 
succédèrent. Plus de quarante cités perdues 
revinrent à nouveau faire partie de l'Empire, et il 
y rétablit les valeurs de civilisation, de paix et de 
sécurité. Il réduisit les lourds impôts de 
l'administration et accorda des postes de 
responsabilité aux hommes les plus honnêtes 
et compétents. Les évènements semblaient se 
dérouler sous une aura miraculeuse, comme si 
les divinités qu'il vénérait se chargeaient de 
tracer une partie de l'histoire à travers leur 
incarnation en Julien. Rien ne semblait 
impossible. 

Un succès au-delà des frontières 

Les barbares furent expulsés de la Gaule. Il fit 
venir deux cents navires de Bretagne et en 
construisit quatre cents autres en moins de dix 
mois. Il pénétra dans le fleuve Rhin et prit le 
contrôle des territoires environnants. Il gagna 
également le respect des peuples barbares, 
non seulement par son ingéniosité, mais aussi 
par de nombreux exemples d'honneur et de 
justice.  



14 

 

Pendant tout ce temps, il servit fidèlement 
l’assassin de ses proches, obéissant à ses lois. 

Son succès inattendu suscita une fois de plus 
la jalousie de Constance. Il lui donna donc un 
ordre presque impossible à exécuter : les 
meilleures et les plus courageuses troupes de 
Julien, sans exception, devaient quitter la Gaule 
et, dans un délai incroyablement court, se 
présenter aux frontières de la Perse. L'objectif 
était de désarmer Julien, et par conséquent 
toute la Gaule, la laissant à la merci des 
barbares pour qu'ils puissent accomplir leur 
sale travail. 

Julien prépara les légions pour le voyage, mais 
au crépuscule, au moment du départ, l'armée 
encercla la ville, lança une rébellion contre 
Constance et exigea que Julien s’autoproclame 
empereur. Cependant, Julien hésita à accepter 
ce rôle. Selon la légende, il fallut que le Génie 
de l'Empire lui apparaisse en rêve pour exiger 
qu'il accepte le titre. Cela se produisit en 360 
après J.-C., près de Lutèce (aujourd’hui Paris). 

Même après cet épisode, Julien refusa 
d'affronter Constance et ne se considéra pas 
comme empereur. Il souhaitait simplement 
pouvoir rester pacifiquement avec son armée 
en Gaule. Il demanda à toutes ses légions 
d'envoyer une lettre à Constance avec des 
termes de concorde. Mais Constance soudoya 
les barbares pour qu'ils entravent l'armée de 
Julien en les attaquant continuellement et en 
maintenant occupé la plupart de ses soldats. 
Pendant ce temps, lui-même se prépara à partir 
pour la Gaule. Apprenant cela, Julien, aidé par 
des signes prophétiques, décide de mener son 
armée directement à Constantinople. « Il ne 
s'agit pas seulement de mon salut, mais du 
bien-être et de la liberté de tous les hommes, 
en particulier du peuple celte, déjà trahi à deux 
reprises par Constance. »  

Habituées aux missions impossibles, « voyageant à 
une vitesse vertigineuse et volant comme le 
vent », ses légions arrivèrent en Illyrie, près de 
Naissus (aujourd'hui Nis, en Serbie), au début 

de l'hiver 361, et attendirent l'affrontement 
décisif avec Constance. Mais cette guerre civile 
presque certaine fut évitée par la mort soudaine 
de Constance. 

La restauration de l’empire avec l’empereur 
Julien 

Devenu empereur légalement – et prodigieusement –, 
Julien entreprit la restauration complète de 
l'Empire. Il sembla penser qu'il ne lui restait 
plus beaucoup de temps et qu'avant de partir, il 
devait ressusciter le géant déchu. Il travailla 
sans relâche, jour et nuit.  

L'idée sacrée de Rome comme lieu de paix et de 
tolérance, où tous les peuples et toutes les 
religions pourraient exercer leurs droits et leurs 
aspirations, était son étoile qui le guida à 
travers le labyrinthe chaotique de son temps. 
On le vit jouer différents rôles : empereur, grand 
prêtre, législateur, juge, commandant de 
l'armée, réformateur de l’économie et simple 
soldat. Son exemple personnel fut un modèle 
de comportement. Dans ses rêves, le Génie de 
l'Empire lui rendit visite, l'encourageant à 
poursuivre ses devoirs d'empereur, dont 
l'unique mission était de veiller au bien-être de 
ses sujets. Il nettoya les institutions des 
escrocs, des voleurs, des flatteurs, des 
conspirateurs et des parasites. Il rétablit la 
tolérance et la liberté de culte, même pour ceux 
qui ne l'acceptèrent pas pour les autres. 

À l'automne 362, Julien arriva à Antioche, où il 
pensait préparer sa campagne contre les 
Perses. Il y connut l'une de ses plus grandes 
désillusions, car il y prit pleinement conscience 
que l'esprit hellénistique qu'il avait idéalisé était 
bien loin de celui qui existait à l'époque 
d'Homère ou de Platon. Les Hellènes « ne 
conservent plus l'image de la vertu antique », 
écrit-il dans une lettre. En revanche, il fit l’éloge 
des Celtes, des Illyriens et des Germains, qu'il 
appelait ses parents spirituels. Sa nostalgie 
pour cette Europe « barbare » transparaissait 
constamment dans ses lettres. 



15 

 

En route vers la Perse, sa petite, mais 
courageuse armée remporta maintes victoires, 
mais au cours d'une bataille, Julien reçut une 
blessure mortelle dans la poitrine. Ses 
dernières pensées et prières furent adressées à 
la divinité à laquelle il était dévoué : Hélios. 

Une vie ascétique et de maîtrise de soi 

Julien suivait les grandes idées philosophiques 
sous la direction de ses maîtres, et il observait 
particulièrement les idées éthiques. Celles-ci 
lui enseignèrent une maîtrise totale de son 
corps et de son psychisme.  

Il menait une vie simple, presque ascétique, 
avec une extrême rigueur envers lui-même. Il 
dormait toujours sur un simple matelas de 
paille dans une chambre fraîche, ce qui lui 
permettait de supporter sans difficulté les 
hivers des Territoire du Nord. Il se remplissait 
rarement trop l'estomac. Sa nourriture était 
sans excès ni condiments ; il mangeait 
rarement de la viande, et s'il le faisait, c'était 
seulement lors des festins officiels. Il méprisait 
la richesse et évitait toute forme d'abondance, 
refusant de céder aux désirs et aux passions. Il 
endurait stoïquement tout ce que la vie lui 
apportait. Il ne se laissait jamais dominer par la 
colère, la mauvaise humeur ou la vengeance. Il 
cherchait toujours à se développer et à se 
perfectionner. Il ne supportait pas d'être traité 
comme un maître, car aucun homme libre ne 
pouvait être le maître d'un autre être humain. Il 
méprisait ceux qui allaient au temple 
uniquement pour voir l'empereur et non pour 
prier. Il exigeait que l'on vénère les divinités et 
non les hommes.  

Une fois certain d'une chose, il était difficile de 
lui faire abandonner l’idée, à moins de s’être 
sincèrement convaincu de son erreur. Certains 
considéraient cela comme un trait de caractère 
difficile, tandis que d'autres le trouvaient 
simplement constant. Il interdisait aux 
marchands de vendre leurs marchandises à des 
prix exorbitants et il purgeait l'administration 

des fonctionnaires corrompus.  

Il parlait avec pragmatisme et ouvertement. Aux 
plaisirs de la vie profane, il préférait pour lui-
même les idéaux des héros et des philosophes 
classiques. Il dit lui-même avoir reçu « une âme 
incapable de ressentir la peur ». Il est peu 
probable que beaucoup d'hommes d'un esprit 
aussi droit et héroïque aient existé dans toute 
l'histoire de l'humanité. À l'époque romaine, on 
ne peut le comparer qu'à Marc Aurèle pour son 
intégrité humaine. Pourtant, malgré toute sa 
grandeur, il ne se considérait que comme un 
humble disciple de son maître. 

L’initiation aux mystères d'Hélios 

Julien était initié aux Mystères d'Hélios-Mithra, 
la divinité du Soleil. Il assuma aussi la 
responsabilité de ne pas révéler la 
connaissance du Mystère aux non-initiés. 

Pour lui, Hélios n'était pas seulement le Soleil 
visible. Il était aussi, en un sens, un Être vivant 
participant, de même que l'homme, aux trois 
plans de l'existence : intelligible, intellectuel et 
matériel. Il était aussi l'incarnation du Bien 
suprême platonicien, le Logos solaire, le Père 
commun des âmes de tous les êtres humains, 
puisque les parents physiques ne confèrent que 
le corps. Julien pensait que tout ce qu'il faisait, 
servait à orienter son âme et les âmes de ceux 
dont il avait la charge, vers ce Bien suprême, 
Hélios, pour finalement s’unir à lui. « Je suis 
disciple du roi Hélios. Je garde en moi les 
preuves les plus sûres. » (Julien) 

Qu’il repose en paix 

« Le meilleur des hommes est mort, celui qui 
aspirait à la vie parfaite. L'honneur du bien est 
mort avec lui : voici déjà se répandre des 
bandes insolentes de scélérats et de hors-la-
loi… Le restaurateur des lois sacrées est mort, 
celui qui établit le beau à la place du laid, 
donna vie à nos temples, éleva les autels, réunit 
les légions de prêtres autrefois cachées dans 
l'ombre, érigea les statues autrefois brisées…  



16 

 

Il est mort prématurément, alors que nous 
avions à peine ressenti le bien qu'il était 
capable d'accomplir dans le monde, sans que 
nous ayons eu le temps d'être comblés. Pour 
nous, il était comme l’oiseau Phénix, survolant 
toutes les terres, mais il ne s'arrêtait ni dans les 
champs ni dans les temples, de sorte que nous, 
humains, ne pouvions pas bien le voir. Et 
maintenant, ce bonheur qu'il nous donnait s’est 
comme volatilisé ; rien ne lui permet de 
s'enraciner ici, car je suis convaincu que le mal 
a compensé sa défaite en triomphant une fois 
de plus du bien. Il aurait mieux valu pour nous 
de continuer à vivre dans ces ténèbres, sans 
connaître l'harmonie qui vient de sa 
souveraineté, plutôt que, après l'exemple 
lumineux de la vie, retomber dans les mêmes 
ténèbres qu'auparavant. » (Libanius) 

Avec la mort de Julien, l'idée de l'Empire romain 
s'éteignit également. La culture de l’Antiquité, 
après avoir connu son second crépuscule, 
entra dans l’obscurité millénaire. La foi en la 
raison et en l'homme disparut. L'éthique, la 
logique et la dialectique furent bannies à jamais 
de la vie sociale hellénistique. L'uniformité fut 
prônée, et la richesse des différences et le droit 
à la liberté intérieure de l’homme furent 
anéantis.  

Texte extrait du site : https://biblioteca.acropolis.org 
Crédit image : Wikipedia  

© Nouvelle Acropole 

 

 

 

https://biblioteca.acropolis.org


17 

 

Symbolisme du disque 
M.A.CARRILLO de ALBORNOZ 
Nouvelle Acropole Espagne 

Le disque est une forme plane circulaire, 
constituée de points situés à une distance égale 
ou inférieure à une valeur donnée R d’un point 
que l’on appelle centre.  

En Égypte, le disque est une des icônes les plus 
anciennes, connues depuis la période 
prédynastique, il y a des milliers d’années, 
porteur d’une dimension solaire.  

Beaucoup de divinités égyptiennes le portent 
comme attribut, parmi lesquelles Hathor, la 
grande vache cosmique, le scarabée Khepher, 
le dieu Khonsou et également la déesse Isis –
l’épouse d’Osiris et mère d’Horus– bien que 
l’attribut le plus spécifique et connu d’Isis est, 
sans doute, l’escalier de trois marches sur sa 
tête que, en tant que Déesse-Mère, elle nous 
invite à gravir pour atteindre le ciel. 

On voit également parfois, dans les peintures 
égyptiennes, huit disques bleus superposés sur 
un fond bleu en deux colonnes de quatre, qui 
symbolisent la profondeur de l’espace et 
l’infinitude du ciel. 

Dans les civilisations amérindiennes, le disque 
est souvent lié au soleil, perçu comme l’œil du 
Grand Esprit, dispensateur de vie, de vérité et 
de justice. Le cercle sacré est aussi un symbole 
de communauté, d’unité et de cycle naturel. 

Disque ailé : royauté, immortalité de l’âme et 
transfiguration 

Le disque solaire ailé existait en Égypte, y 
compris durant la période prédynastique, sous 

la forme d’ailes de faucon entourant la sphère 
du monde. C’était une barque solaire qui s’unit 
à ces ailes et qui, plus tard, dans la Ve dynastie, 
s’est transformée définitivement en disque 
solaire.  

Outre un symbole solaire, il était symbole du 
monde céleste, tout en étant également un 
aspect d’Horus, le dieu protecteur de la royauté 
et la personnification du gouvernant divin dans 
toute l’Égypte. 

Ce symbole de royauté, de divinité et de 
pouvoir, loin d’être réservé à l’Égypte, a été une 
des icônes les plus répandues de l’Antiquité et 
l’on peut encore le voir au Proche-Orient, dans 
la vaste frange de terre à l’Est de la 
Méditerranée, qui couvre l’antique 
Mésopotamie, Anatolie, la Syrie et l’Empire 
perse. On a également trouvé des variations de 
ce symbole dans des cultures antiques 
d’Amérique du Sud et en Chine, où il symbolise 
la perfection céleste. 

Dans le pays des pharaons, il symbolisait 
également l’immortalité de l’âme et son éternel 
devenir. Durant le Moyen Empire, le disque ailé 
est devenu un symbole de protection et se 
mettait habituellement au-dessus des portes à 
l’entrée des temples ou autres lieux sacrés. Au 
long de la période ptolémaïque, les gens ont 
commencé à l’utiliser comme amulette 
personnelle pour se sentir protégés contre 
toute adversité.  

SYMBOLISME   

Le disque, en tant que figure géométrique 
parfaite, est présent dans toutes les 
grandes civilisations avec des 
symboliques très variées.  



18 

 

La matière première en attente de 
transformation 

Alchimiquement, le disque symbolise 
la matière première dans son état originel, en 
attente de transformation. Le cercle est 
également la forme de l’œuf philosophique, 
contenant en puissance la totalité du processus 
d’évolution. 

Le disque ailé, quant à lui représente, dans le 
sens le plus profond, la matière en état de 
sublimation et de transfiguration. C’est le Soleil 
en mouvement et, par extension, le vol, la force 
capable de nous élever avec le pouvoir de ses 
ailes.  

Symbole du mental 

Dans la tradition grecque, le disque solaire est 
associé à Apollon, dieu de la lumière, de 
l’harmonie et de l’ordre cosmique. Le disque 
devient la force mentale, l’image de clarté 
intellectuelle et d’illumination spirituelle. 

Il représente également le pouvoir de 
manifestation et de création, la possibilité de 
détruire l’obscurité primitive avec sa force 
illuminatrice et de pallier l’ignorance avec son 
pouvoir régénérateur.  

Les voies du Noble sentier 

Chez les bouddhistes, le Dharmachakra (la roue 
du Dharma) représente l’enseignement du 
Bouddha et la mise en mouvement de la loi 
cosmique. Ce disque à huit rayons évoque les 
huit voies du noble sentier, reliant la 
connaissance à la transformation intérieure. 

Centre du zodiaque 

En astrologie, le disque est la figure du Soleil, 
centre du zodiaque, cœur vital autour duquel 
s’ordonne la réalité psychique de l’individu. Le 

point central dans le cercle (☉) désigne la 
conscience éveillée ou le Soi. 

Une arme de jet 

En Inde, le disque est un des attributs de 
Vishnou. C’est une arme de jet particulièrement 
mortifère : « Arrête ce disque que tu as levé, 
disque irrésistible, terreur des batailles », dit 
Shiva à Krishna dans le poème sanscrit hindou 
Harivamsa. À l’entrée des temples hindous, on 
continue encore à accrocher des disques qui 
brillent à la lumière du Soleil et bougent sous 
l’effet du vent comme des trophées, en souvenir 
des héros et aussi comme offrande aux dieux. 

Le disque aux Jeux Olympiques 

Le lancer de disque était une épreuve qui est 
apparue aux Jeux Olympiques grecs au VIIIe 
siècle av. J.-C. Il faisait partie des épreuves du 
pentathlon comprenant outre le lancer de 
disque, le lancer de javelot, le saut en longueur, 
la course à pied et la lutte. Il était en bronze, en 
fer ou en plomb. Il a été réintroduit aux Jeux 
Olympiques de 1896. 

Ainsi, le disque condense-t-il des significations 
spirituelles majeures : centre, totalité, lumière, 
mouvement cosmique, pouvoir solaire, éternel 
retour, perfection du Cosmos, et manifestation 
du divin dans la matière.  À la fois symbole de 
lumière et de pouvoir créateur, il nous rappelle 
que la voie de l’élévation passe par la 
reconnaissance de notre nature céleste, 
dissimulée sous les voiles de l’apparence 
matérielle. Le disque devient alors un miroir, 
celui de l’âme en quête d’unité, d’où émerge la 
lumière de la conscience. Il nous invite à 
réintégrer notre propre centre intérieur pour 
rayonner depuis l’unité. 

Crédit image : Wikipedia – Email – Mandala – Dynastie 
Ming  
Traduit de l’espagnol par M.F. Touret 
Article tiré du site https://biblioteca.acropolis.org et 
enrichi d’autres apports 

© Nouvelle Acropole 

https://biblioteca.acropolis.org


19 

 

La gnose antique  
Isabelle OHMANN 

Rédactrice en chef de la revue Acropolis 

Le mot gnose provient du grec gnôsis, qui 
signifie « connaissance ». L'usage des mots 
gnose et gnostique s'est élargi et généralisé au 
cours des temps. Ainsi de nombreux livres du 
Nouveau Testament l'utilisent. Mais c'est 
seulement plus tard que la gnose désignera un 
système spécifique de croyances qui se 
développa du IIe au IVe siècle de notre ère. 

Philosophie et gnose 

Dans le système philosophique de Platon, la 
gnosis occupe une position centrale. Cette 
connaissance, qui repose sur la réminiscence, 
est celle qui permet de s'approprier l'être réel 
des choses parce qu’elle donne accès à la 
compréhension des structures de toute réalité 
qui sous-tendent le monde des apparences : les 
Idées. 
Quant au mot « gnostique », il ne fut que très 
peu employé dans l'Antiquité classique et fut, 
semble-t-il, réservé aux seuls platoniciens et 
pythagoriciens. Il s'appliquait aux capacités et 
opérations de l'esprit et non aux individus. 

De la philosophie au christianisme 

Les premiers théoriciens chrétiens utilisèrent 
très tôt le mot gnosis, par lequel ils désignaient 
la connaissance approfondie des mystères 
révélés par la médiation du Christ et 

particulièrement celle du salut. Le chrétien 
aspire, en plus de sa foi, à une connaissance 
parfaite, la gnose qui est porteuse de 
l'intelligence des écritures. 
La vraie gnose est celle qui est présentée dans 
les Évangiles par les pères de l'Église, comme 
Clément de Rome qui parle de la connaissance 
immortelle ou divine offerte par la médiation de 
Jésus-Christ.  

Mais, comme le disait saint Paul, cette 
connaissance n'est pas accessible à l'homme 
psychique, mais à l'homme spirituel. À ces deux 
catégories, la gnose antique ajoutera celle du 
matériel, c'est-à-dire l'être dépourvu d'âme et 
d'esprit et asservi par les passions terrestres. 

Vraie et fausse gnose 

Dès les premiers temps du christianisme il y eut 
une tentative de distinguer la vraie gnose, celle 
qui caractérisait le gnostique ou chrétien 
parfait, préconisé entre autres par des penseurs 
chrétiens imprégnés de philosophie grecque, de 
celle que les gardiens de l'orthodoxie, mais 
aussi les néoplatoniciens, pourfendront comme 
une gnose fausse ou mensongère.  
Déjà le Nouveau Testament pointait du doigt la 
connaissance fausse ou mensongère 
caractérisée de fausses gnoses. 

À LIRE

En cette année du 1700e anniversaire du concile de 
Nicée qui fixa le dogme chrétien, André Paul se livre 
à une histoire de l'émergence de la gnose chrétienne 
et des combats qui la firent disparaître, dans un 
ouvrage consacré à la gnose antique, qui se veut, 
comme l’indique son sous-titre, une archéologie du 
christianisme (1).  



20 

 

Les chrétiens des premiers siècles 
s'emploieront à démasquer les gnostiques et 
leurs écoles de pensée, hairesis, dénomination 
qui par un glissement du langage sera bientôt 
revêtue d'un sens négatif et en viendra à 
désigner des groupes de personnes aux idées 
opposées à la vérité, les hérétiques. 

Vers 150, c'est Justin, platonicien de Rome 
converti au christianisme qui lancera les 
premières flèches. Dans son dialogue avec 
Tryphon, il orientera sa vindicte contre ceux 
qu'il désigne comme des sectes et des 
hérésies : les marcionites, les valentiniens, les 
basilidiens, etc. Ce faisant, il inaugure la grande 
controverse entre les chrétiens et des 
gnostiques qui se poursuivra plus tard avec 
Irénée de Lyon et Tertullien, entre autres. 

Alexandrie et les maîtres de la gnose 

C'est à Alexandrie, la grande capitale culturelle 
de l'Empire romain, que l'on trouve les 
principaux courants de ce qui sera plus tard 
appelé la gnose, et en particulier les grands 
maîtres du milieu du IIe siècle que sont Basilide 
et Valentin, les deux plus grands chefs d'école 
chrétienne d'orientation gnostique. Rappelons 
que ces hommes, dont l'enseignement se 
trouvera durement condamné comme 
hérétique, n'étaient pas considérés comme tels 
de leur vivant. 
Ce courant gnostique s’insérait à l'époque dans 
un ensemble plus vaste dynamique et encore 
en constant mouvement. 

Parmi ces grands maîtres gnostiques, on trouve 
Clément d'Alexandrie et Origène. 
Clément, intellectuel empreint d'idées 
platoniciennes, et converti au christianisme 
avait pris la tête du Didascalée qui était l'école 
doctrinale Alexandrie. Dans son œuvre 
Stromates il déclare : « connaître vaut mieux 
que croire » et décrit le parfait chrétien comme 
un gnostique. 

Débordant de la simple ville d'Alexandrie, les 
doctrines gnostiques se répandirent dans 

l'Égypte qui tint donc un rôle essentiel dans le 
développement de la gnose antique, 
notamment à travers Pachôme et Evagre Le 
Pontique et leur idéal gnostique du moine. 
D'autres disciples migrèrent vers Rome d'où ils 
rayonnèrent notamment vers la Gaule. 

La doctrine de la gnose 

Longtemps les écrits gnostiques ne furent 
connus que par les œuvres qui les avaient 
combattues. Mais la découverte, au milieu du 
XXe siècle, des écrits gnostiques de l'Égypte 
copte du IVe siècle, et en particulier ceux de la 
bibliothèque de Nag Hammadi, ont 
considérablement enrichi la connaissance de 
leurs doctrines. 
Il est cependant difficile de présenter la 
doctrine de la gnose antique comme 
homogène, car c’était plutôt un système 
fluctuant. 

Schématiquement, la gnose prônait la 
séparation absolue de Dieu, esprit invisible et 
inconnaissable de tout ce qui concerne le 
cosmos. Ce dernier était, soumis à une divinité 
subalterne et grossière, désigné comme le 
démiurge (du grec demiurgos, artisan) agent 
imparfait de la création de l'univers et de toutes 
les espèces d'êtres vivants. Le démiurge était 
aidé dans son œuvre créatrice par différents 
types de figures divines, inférieures ou 
subalternes. 

Le mythe de l’Androgyne primordial 

Le mythe de l'androgyne primordial ou homme 
total se retrouve dans le concept du père-mère, 
Barbélo, support de l'expression de la pensée 
de l'Esprit ou Monade. De cette puissance 
naissent sept fils androgynes comme leur père.  
Barbelo dont le nom hébreu signifie « Dieu 
manifesté en quatre » est la créatrice de la 
lumière et de la vie, la source ou la mère de 
l'Enfant divin. Elle fait partie de la triade divine 
composée du Père ou auto engendré, lui-même 
émané du Grand Esprit invisible, de la mère, 
Barbelo elle-même et de l'enfant, le Logos. 



21 

 

D'autres figures divines procèdent du dieu 
suprême, appelées éons c’est-à-dire « éternité » 
qui désignent les Idées divines ou entités 
spirituelles. Elles sont des aspects parcellaires 
du Dieu unique en même temps que les 
modèles célestes des réalités terrestres, tout 
comme le premier être humain ou homme 
parfait est le modèle céleste des êtres humains 
qui peuplent la Terre. Ces diverses entités 
émanent de la source de l'esprit qui s'écoule en 
organisant tous les éons et leurs ordres.  

L’âme du monde 

Sophia, l’âme universelle, aurait désiré 
fabriquer un monde à la ressemblance de son 
homologue céleste, mais elle se différencie de 
Barbélo. Elle est une de ses manifestations, qui 
donne naissance au démiurge ou Dieu créateur, 
nommé Yaldabaoth, qui engendre pour lui-
même d'autres êtres cosmiques : des dieux 
astraux et planétaires et nombre de puissances 
ou autorités angéliques. 
À la différence du démiurge cosmique, Sophia 
n'est pas une puissance mauvaise sans pour 
autant être entièrement parfaite. C'est une 
figure médiatrice, qui possède simultanément 
une nature spirituelle des pulsions psychiques. 
Elle est décrite comme une vierge cosmique qui 
engendre le créateur sans l'aide d'un conjoint.  

Le dualisme du mythe gnostique  

C'est dans ce monde de déchéance que l'âme 
individuelle descend. Par le biais de sa propre 
pensée, cette dernière reconnaît la nature 
contrefaite du monde matériel dans laquelle 
elle se trouve plongée.  
Le cosmos et la matière sont présentés comme 
une prison où l'âme est maintenue captive. Le 
gnostique considère que le mal habite 
naturellement la totalité du monde matériel et, 
dans la mesure où il en est prisonnier, de 
l'homme lui-même. 
La caractéristique principale de la gnose 
antique est donc un dualisme qui oppose une 
conception négative du cosmos et de la 
matière, où l'âme humaine serait retenue 

captive, au domaine de l'esprit. Ce dualisme se 
distingue de celui de Zoroastre, avec sa 
conception favorable du cosmos, mais aussi de 
celui métaphysique de Platon. D'où la 
qualification « d'anticosmique » attribuée à 
toute idée ou personne liée au mouvement 
gnostique. 

Le salut gnostique 

Il y aurait dans l'homme une étincelle divine 
procédant du monde supérieur et tombée dans 
ce monde soumis au destin c'est-à-dire à la 
naissance et à la mort. Ce moi intérieur, issue 
du monde divin transcendant est, par l'effet de 
la gnose, libérable de sa prison cosmique pour 
retourner à son origine céleste. Le corps 
humain se confond avec ladite prison d'où 
l'homme essentiel doit sortir en tant que 
racheté. 
Cette consubstantialité de leur moi avec celui 
du dieu suprême accorde aux hommes une 
liberté et un pouvoir sur le démiurge et le 
monde créé. Mais seule une catégorie d'êtres 
humains, les pneumatikoï ou spirituels pouvait 
prétendre à accéder à la connaissance totale et 
salvatrice. De là l'idée d'une prédestination au 
salut, obtenue grâce à l'intervention d'un 
rédempteur ou sauveur descendu des sphères 
supérieures puis remonté de nouveau vers 
elles. 
Ce dualisme radical et cet élitisme de la 
prédestination furent les points essentiels des 
grandes controverses qui eurent raison de la 
gnose. 
Cependant, dans cette année de la célébration 
du 1700e anniversaire du concile de Nicée, 
l’ouvrage érudit d’André Paul conclut que la 
gnose fut un aiguillon doctrinal du christianisme 
dans le sens où la polémique contre les 
gnostiques des IIe et IIIe siècle fut un facteur 
actif accélérateur des dogmes chrétiens. 

André PAUL 
La Gnose Antique, de l’archéologie du christianisme à 
l’institution du judaïsme  
Éditions du cerf, 2025, 330 p, 24 € 

© Nouvelle Acropole 



22 

 
 

Revue de l’association Nouvelle Acropole                                    
                         Siège social : La Cour Pétral  

D 941 – 28340 Boissy-lès-Perche  
www.nouvelle-acropole.fr  

Rédaction : 6 rue Véronèse – 75013 Paris  
Tel : 01 42 50 08 40    

http://www.revue-acropolis.com 
secretariat@revue-acropolis.com  

Directeur de la publication : Thierry ADDA 
Rédactrice en chef : Isabelle OHMANN 

Reproduction interdite sans autorisation.  
Tous droits réservés à FDNA – 2025 - ISSN 2116-6749  

© Toute reproduction partielle ou intégrale  
des textes contenus dans cette revue,  

doit mentionner le nom de l’auteur,  
la source, et l’adresse du site :   

http://www.revue-acropolis.com   

Autorisation de publication à demander à :  
secretariat@revue-acropolis.com   

Crédit photos : © Nouvelle Acropole - © Wikipedia - © Adobe Stock.com 

Revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France 

Retrouvez la revue Acropolis 
sur votre smartphone 


