
  

 

 Acropolis est la revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France 

2 ÉDITORIAL  
    Conscience et réalité 

4 PHILOSOPHIE   
 Pas de philosophie sans vie 
 intérieure ! 
6 SOCIÉTÉ  
 Les poupées Shein : non à la faillite 
 morale ! 
8 PHILOSOPHIE  
 Rencontre avec Nicolas de Cues ,  
 Un penseur moderne de la 
 Renaissance 
12 SPIRITUALITÉ  
 Les sphères de la conscience 

15 PSYCHOLOGIE 
 La peur dans les étapes de la vie  
17 SYMBOLISME 
 Symbolisme du jardin  

 
 
  
 
 
 

 

N°376 

Novembre 2025 
SOMMAIRE 

Retrouvez la revue Acropolis 
sur votre smartphone 



2 

 

Conscience  
et réalité 

Thierry ADDA 
Président de Nouvelle Acropole France 

Héraclite, philosophe du changement et du 
devenir, insistait au VIe siècle avant J.-C. sur le 
fait que l’accès au monde commun passe par 
l’éveil de la conscience.  

Arrêtons-nous une seconde, sur cette phrase 
incroyable : « Il y a pour les éveillés un monde 
unique et commun, mais chacun des endormis 
se détourne dans son monde particulier. » Pour 
Héraclite, le dormeur vit dans son petit monde 
intérieur, aveugle au réel et ne voit que ses 
projections. Pour s’éveiller, il lui faut sortir du 
sommeil, produit par l’enfermement dans ses 
émotions, ses opinions, et ses désirs, et 
s’arracher à ses illusions. C’est la condition 
pour accéder à un monde commun, un monde 
qui existe indépendamment de lui, un monde 
réel à partager.  

Pour le dire simplement, le dormeur vit dans un 
monde qui n’appartient qu’à lui, quand celui qui 
s’éveille partage un monde commun à tous les 
autres hommes. 

Sa synthèse géniale a fait sens pendant des 
siècles, tant il était évident pour le plus grand 
nombre, que grandir en conscience nous faisait 
accéder à une réalité plus haute. Mais 
l’exigence étant coûteuse et les consciences 
fatiguées, notre époque désorientée a trouvé la 
parade dans un tour de passe-passe 
vertigineux.  

Comme l’explique Chantal Delsol, aujourd’hui 
tout s’est inversé. Dans la postmodernité, ce ne 
sont plus les dormeurs qui rêvent chacun dans 

leur monde, ce sont les « éveillés » ! 1 Chacun 
habite son monde et se pense détenteur d’une 
vérité propre, forgée par son histoire, son 
ressenti, sa communauté, son intérêt. La 
réalité, cette chose jadis solide, commune et 
partageable, s’efface, et la possibilité même 
d’un monde commun disparaît pour faire face à 
des bulles de perception qui s’entrechoquent. 
Un peu comme si chacun d’entre nous portait 
un casque de réalité virtuelle en se persuadant 
d’avoir les yeux ouverts… 

Cette glissade, fruit d’un long processus de 
désenchantement du monde, ne s’est pas faite 
en un jour, mais dans la disparition progressive 
du sens avec lequel nous habitions le monde.  

Nous avons rompu les liens avec la Nature, 
devenue un stock de ressources à exploiter, 
avons évacué la transcendance pour la 
remplacer par la raison, puis par le marché, et 
banni la beauté reléguée dans les musées. La 
famille comme possibilité de lien s’est 
disloquée, faisant place à l’individu, puis 
désormais au vide. La bulle d’irréalité est 
devenue la réalité. Chacun confond ses désirs 
avec le réel, ses émotions avec la vérité, son 
indignation avec la justice. La modernité n’a pas 
seulement perdu la transcendance, la beauté 
ou la nature… elle a perdu le monde lui-même ! 

Et dans ce monde étrange qui parle aujourd’hui 
de post-vérité, le réel, le vrai, le commun, le 
tragique, le beau s’en vont sur la pointe des 
pieds.  

ÉDITO 



3 

 

Comme le dit Nicolas Truong « … Le climat 
morose ne relève pas d’une confuse 
sensation… perte du rapport à la réalité et 
hausse des troubles mentaux sont les signes 
inquiétants du basculement de nos sociétés… 
les tueries sans raison, les réseaux sociaux où 
déferlent tant de pulsions incontrôlées et de 
harcèlements ciblés … Les maladies mentales 
s’amplifient : une personne sur huit dans le 
monde souffre d’un trouble mental, les 
symptômes anxieux et dépressifs étant les plus 
fréquents » 2. 

Il y a urgence de revenir au sens premier de la 
phrase d’Héraclite : « Il y a pour les éveillés un 
monde unique et commun ». Ce que nous 
appelons réalité n’est pas ce que nous 
ressentons, mais ce que nous partageons.  

La philosophie quand elle est vitale, pratique et 
quotidienne est la meilleure manière de sortir 
de cette bulle d’enfermement dangereuse qui 
coupe l’individu de ce qui l’entoure. Pierre 
Hadot 3 l’a magistralement montré, la 
philosophie antique n’était pas un discours, 
mais un mode de vie, une pratique, un exercice 
spirituel au quotidien pour maîtriser passions, 
sensations et illusions.  

Nous avons besoin de retrouver cette approche 
vitale pour examiner nos consciences 
désorientées, sortir de nos illusions, et 
retrouver l’ouverture à ce qui nous dépasse. 
Alors oui, le monde qui vient peut nous sembler 
fou. Mais c’est peut-être une chance, car dans 
cette folie généralisée, contre toute attente, la 
vraie lucidité redevient précieuse, et la 
philosophie importante. Car philosopher ne se 
résume pas à faire des dissertations du temps 
de ses études, mais consiste à s’entraîner, 
comme on entraîne un muscle, à voir la réalité 
telle qu’elle est, et non telle que nous voudrions 
qu’elle soit.  

Philosopher, c’est vivre en apprenant à voir le 
monde tel qu’il est, et non tel qu’on le désire, 
base de toute conscience et de de toute 
maturité.  

C’est trouver un chemin de conscience pour 
réapprendre à habiter un monde commun, et 
assumer une résistance spirituelle face à la 
contamination du réel par le virus de la post-
vérité. Gustave Thibon disait : « L’homme n’est 
vraiment libre que dans la mesure où il consent 
à la réalité. » Voilà la clef : consentir à la réalité. 
Pas la fuir, ni la repeindre, juste consentir, 
l’accueillir dans sa nudité et sa beauté.  

Les philosophes antiques avaient compris que 
cette sagesse précieuse commence par la 
discipline du regard pour ne jamais quitter 
l’universel. Comme le dit si bien Marc Aurèle :    
« Regarde en face de toi où te conduit la nature : 
la nature universelle par ce qui t’arrive, ta nature 
propre par ce que tu as à faire. »  

Si la nature du monde nous façonne par les 
événements, les circonstances et les aléas de 
la vie, notre nature propre nous enjoint de fuir 
tout déni, pour vivre avec dignité.  

Une nécessité absolue dans un temps si 
confus.  

(1) Chantal Delsol, L’insurrection des particularités, 
Éditions du Cerf, 2025 
(2) Extrait de l’article de Nicolas Truong, Cette sensation 
que « le réel s’effondre sous nos pieds », ou le nouveau 
malaise dans la civilisation, paru dans le Journal Le 
Monde, le 11/10/2025 
(3) Pierre Hadot, La philosophie comme manière de vivre, 
Éditions Le Livre de Poche, 2003 
(4) Gustave Thibon, L’ignorance étoilée, Éditions Fayard, 
1984 

Photo : Pixabay.Victoria.Stress-8941882_1280 
© Nouvelle Acropole 

 

 



4 

 

Toute connaissance sans intériorité reste 
superficielle et instable. Découvrir cette 
profondeur, c’est apprendre à dépasser la 
surface des choses pour nous rapprocher du 
centre, c’est entrer en contact avec des choses 
essentielles, mais qui sont invisibles à nos yeux 
physiques.  

La profondeur s’acquiert par l’élévation,       
c’est-à-dire la capacité à jauger nos problèmes 
quotidiens avec des critères universels. Ainsi, 
chacun peut se déprendre de ses passions et 
développer peu à peu le contrôle de ses 
pensées, de ses émotions et de ses désirs. Ces 
finalités ont toujours été présentes, comme 
nous le rappelle notre directeur international :   
« Les finalités des écoles de philosophie sont 
l’autarcie et l’ataraxie, c’est-à-dire la liberté qui 
empêche la dépendance et la capacité de ne 
pas être perturbé ». 

Philosophie et vie intérieure : un chemin vers 
le centre 

Bien souvent, notre existence se déroule à la 
périphérie de nous-mêmes, absorbés par les 
sollicitations du monde extérieur, contraints 
par nos automatismes et nos conditionnements. 
Nous croyons penser par nous-mêmes, mais 
bien souvent, nous ne faisons que répéter ce 

que notre éducation, ou les leitmotive à la 
mode font tourner en boucle dans les réseaux 
sociaux.  

La vie intérieure, au contraire, est un travail 
d’unification entre surface et profondeur, entre 
nos perceptions du monde, et notre conscience 
la plus élevée de nous-mêmes. C’est un 
chemin de retour vers soi, une ascension pour 
aller du multiple vers l’unité. L’image de 
l’Acropole, comme montagne à gravir pour 
atteindre le sommet de soi-même, exprime de 
manière juste ce cheminement pour se relier à 
son propre sommet qui éclaire et oriente toute 
notre existence.  

La vie intérieure quand elle habite la 
philosophie, nous aide à percevoir la réalité     
au-delà des apparences, à discerner le 
permanent dans le transitoire, donnant un sens 
plus profond à nos expériences, nos relations, 
nos engagements.  

Alors que notre époque favorise souvent la 
dispersion, faisant que le mental s’agite, les 
émotions s’emballent, les désirs se multiplient, 
la vie intérieure ne peut en aucun cas être un 
refuge ni un isolement. Elle est simplement une 
opportunité de nous recentrer pour parvenir à 
une présence plus authentique.  

Pas de philosophie 
sans vie intérieure ! 
Thierry ADDA 
Président de Nouvelle Acropole France 

PHILOSOPHIE 

« Être philosophe n’est pas une question d’intelligence supérieure ou inférieure. C’est 
une question de profondeur », souligne le président international de Nouvelle Acropole, 
Carlos Adelantado Puchal. 



5 

 

Elle ne demande pas un temps particulier, car 
elle est la vie même, une vie philosophique, 
vécue dans une recherche de conscience à 
chaque instant. 

La philosophie véritable ne se limite donc pas à 
l’activité intellectuelle. Elle suppose un lien 
conscient entre l’Homme extérieur en nous, qui 
fait se mouvoir nos pensées ordinaires et nos 
émotions quotidiennes et cet Homme intérieur, 
immuable, plus profond, qui constitue notre 
réalité essentielle. Le lien vivant entre ces deux 
réalités est ce que nous pouvons appeler la vie 
intérieure. 

Philosophie et exercices spirituels 

Depuis l’Antiquité, les écoles de philosophie 
ont proposé des pratiques destinées à nourrir 
cette vie intérieure. Les stoïciens apprenaient à 
distinguer ce qui dépend de soi de ce qui n’en 
dépend pas ; les épicuriens invitaient à la 
simplicité et à la sérénité face à la mort ; les 
cyniques cultivaient la force de volonté, la 
résistance et la maîtrise de soi. Leur but 
commun : atteindre l’autarcie et l’ataraxie, 
signes de liberté intérieure. 

Nouvelle Acropole s’inscrit dans cette 
continuité. Nous considérons la pratique des 
exercices spirituels, expression d’une véritable 
discipline philosophique, comme le patrimoine 
des écoles de philosophie, un héritage précieux 
pour la formation du caractère et la 
transformation de la connaissance en 
expérience. Ces exercices qu’ils soient de 
concentration, de réflexion, de silence, ou bien 
encore d’observation de soi, visent à fortifier la 
volonté et à éveiller la conscience. Répétés 
avec persévérance, ils deviennent des appuis 
de dépasser la clé intellectuelle pour parvenir à 
une appropriation opérationnelle. Cette ascèse, 
ou askesis, est une méthode vivante : elle relie 
la philosophie à l’action et transforme la théorie 
en expérience vécue. 

Philosophie pratique et altruisme 

Sous peine de s’assécher, la philosophie ne 
peut être tournée exclusivement vers les 
concepts. Nourrie de la vie intérieure de 
chacun, elle devient rayonnante et féconde, 
irradiant naturellement vers le monde. En 
cultivant ce lien intérieur, nous pouvons agir 
avec justesse, en accord avec notre conscience 
et avec la Vie. Nous pouvons faire les liens, 
comprendre de l’intérieur, agir avec 
discernement et ne pas nous contenter de 
savoir intellectuellement. Relier philosophie et 
vie intérieure densifie l’individu et lui permet 
d’honorer ses convictions dans l’action, en 
assumant ses responsabilités envers lui-même 
et envers la société. Car, comme le souligne 
Carlos Adelantado, « c’est en nous souciant des 
autres que la vie intérieure se développe ». 

Relier philosophie et vie intérieure demande de 
la constance, de la persévérance et une 
profonde sincérité. C’est un chemin 
authentique qui permet de sortir des concepts, 
et de rendre visible les idées invisibles, 
permettant à un peu de sagesse de se 
manifester dans notre vie quotidienne. Alors, 
comme le disaient déjà les Anciens, la 
philosophie cesse d’être un discours pour 
devenir un art de vivre. 

Loin de toute approche académique ou 
exclusivement théorique de la philosophie, 
comprenons-le bien, il n’y a pas de véritable 
philosophie sans vie intérieure. Notre société 
blasée, où règne l’impuissance et l’à quoi bon, 
a un immense besoin de ce retour aux sources 
revigorant pour redonner de la vitalité à la 
pensée, du bon sens à l’action, et un peu plus 
de dignité et de grandeur à nos existences.  

Photo : Victoria de Pixabay  

© Nouvelle Acropole 

 

 



6 

 

Les poupées Shein : 
non à la faillite morale ! 

Isabelle OHMANN 
Rédactrice en chef de la revue Acropolis 

Il s'agissait de la mise en vente de produits qui, 
selon les autorités françaises, « permettent 
difficilement de douter du caractère 
pédopornographique des contenus ». En 
France, la Direction Générale de la 
Concurrence, de la Consommation et de la 
Répression des Fraudes (DGCCRF) a 
immédiatement saisi le procureur de la 
République.  

Le crime que représente la pédopornographie 
est la violation la plus absolue de la dignité 
humaine. C'est l'exploitation, la marchandisation 
et la fétichisation du corps de l'enfant.  

La commercialisation de ces objets à caractère 
pédopornographique sur sa plateforme ne 
relève pas d'une simple erreur de 
référencement ou d'un défaut de fabrication de 
la part de l’entreprise. En effet, pour éviter la 
sanction, Shein a supprimé les produits 
incriminés de ses plateformes françaises, mais 
l’a laissé en vente sur le reste de ses 
catalogues !  

L’équation du profit  

Avec un cynisme confondant, certains ont pu se 
réjouir de la publicité que leur procurait 

involontairement ce qu’ils appellent, en 
euphémisant, une polémique plutôt qu’un 
scandale, tel le BHV qui accueillait en grande 
pompe l’installation du géant chinois dans son 
magasin parisien.  

En clair, pour conquérir des parts de marché, la 
commercialisation d'un produit, même 
criminel, devient une simple variable dans 
l'équation du profit. C'est une logique 
algorithmique sans conscience.  

Pour paraphraser Rabelais, nous pourrions dire 
que « commerce sans conscience n’est que 
ruine de la civilisation ». 

Car on peut légitimement s’interroger sur le 
référentiel culturel de ceux qui acceptent la 
compromission avec l’abominable pour 
maximiser leur chiffre d’affaires. 

La protection de l'enfance est le pilier intangible 
de toute société qui se prétend civilisée. 
Lorsque des agissements trahissent cette 
valeur fondamentale, c'est la structure même 
de notre contrat social qui est menacée. Et ceux 
qui l’enfreignent ne commettent pas seulement 
un crime isolé ; c'est une provocation lancée à 
nos lois et à notre morale collective. 

SOCIÉTÉ  

Il n’a pas été possible d’échapper 
dernièrement au scandale provoqué par 
la vente en ligne de poupées à caractère 
sexuel par le géant chinois de la 
mode ultra-rapide, Shein. 



7 

 

Le cancer pornographique 

Ce scandale est le symptôme d'une pathologie 
plus profonde de notre société : le cancer 
pornographique.  

Selon certaines estimations, le contenu pour 
adultes représenterait 25% du trafic vidéo en 
ligne. L'accès au contenu pornographique n'a 
jamais été aussi massif et précoce. En France, 
selon l'ARCOM, plus de deux millions de 
mineurs consultent des sites pour adultes 
chaque mois, et l'accès se fait très 
majoritairement via le smartphone.  

Cette agression fait courir aux plus jeunes le 
grand danger de confondre toutes les valeurs, le 
normal et l’inacceptable, le respect et la 
violence, l’amour et la sauvagerie. La frontière 
entre le légal et l'illégal, le moral et l'immoral, 
s'est dangereusement effacée. 

Le cancer pornographique nous rabaisse à la 
condition animale. Il nous fait perdre la notion 
de ce qui fait de nous des hommes. 

Une révolution des consciences 

Sommes-nous donc à ce point contaminés que 
nous avons perdu notre capacité de réaction, 
confortablement installés dans un silence qui 
fait de nous les complices des crimes les plus 
ignobles ? Aurions-nous renoncé à toute 
commune décence ? 

Comme le disait le philosophe, Jorge Livraga, 
fondateur international de Nouvelle Acropole : 
« Nous devons reconnaître que le corps humain 
est également digne de respect. Le corps 
humain ne doit pas être vilipendé, il ne doit pas 
être insulté ni utilisé pour les choses les plus 
basses, mais au contraire, il doit être respecté 
dans tout ce qu'il a de valable. De là, il est 
nécessaire de préciser que lorsque nous disons  
"NON À LA PORNOGRAPHIE", nous ne disons 
pas "non à la nudité", "non à l'art".  

Il ne s'agit pas non plus d'une manière prude de 
voir l'histoire. C'est que la nudité classique, la 
beauté, n'ont rien à voir avec la pornographie, 
avec l'intention de tout sexualiser, de tout salir, 
de toujours recourir à une expression violente et 
blessante. » 

Il est temps d'exiger des comptes, non pas 
seulement pour le retrait d'un article, ni même 
pour la refonte totale des systèmes de contrôle 
de ces plateformes géantes, mais bien pour le 
réveil de la conscience humaine.  

Nous ne pouvons accepter l’invasion de la 
laideur, de la vulgarité, la normalisation de la 
pornographie, en euphémisant toutes les 
violences. 

L'argent et la technologie ne peuvent pas être 
des boucliers contre la loi et surtout l'éthique et 
la conscience morale.  

Il en va de l'honneur de notre civilisation de 
garantir la dignité de l’homme.  

Osons entrer en résistance spirituelle ! 

Crédit image : Tatyana de Pixabay 

© Nouvelle Acropole 



8 

 

Nicolas Chrypffs — ou Krebs — plus 
communément appelé Nicolas de Cues naît à 
Kues, sur les rives de la Moselle, région de 
Trèves, actuelle Allemagne, en 1401. Son père, 
Johan Chrypffs, un riche armateur, meurt en 
1451 et sa mère, Catherine Roemer, en 1427.  

Il fait ses premières études à l'école des Frères 
de la Vie Commune, au Deventer (Pays-Bas), 
dont la dévotion moderne, harmonisant le 
mysticisme et la raison, influence puissamment 
le jeune étudiant. Il étudie d'abord le droit à 
Heidelberg et à Padoue, et devient expert en 
droit canonique. Pendant son séjour à Padoue, 
il se lie d'amitié avec Paolo Toscanelli, médecin 
et scientifique réputé. Après plusieurs années 
de pratique juridique, il étudie la théologie à 
Cologne et se fait ordonner prêtre. Il étudie 
également le latin, le grec, l'hébreu et plus tard 
l'arabe. 

En 1432, il commence son activité politique et 
diplomatique en se rendant au concile de Bâle 
comme représentant de son évêque, avec pour 
mission d’obtenir la réforme du calendrier et de 
promouvoir l'unité politique et religieuse de la 
chrétienté.  
En 1437, il entre au service du pape Eugène IV, 
qui l'envoie en tant que légat papal à 
Constantinople, afin de préparer le prochain 
concile de Ferrare et d'obtenir l'assistance de 
l'empereur Jean Paléologue, le patriarche de 
Constantinople et d’un grand groupe d'évêques 
en vue de l'unification des églises catholique et 
orthodoxe, ce qui sera réalisé pendant une 
courte période. Dans cette commission se 
trouvait également George Gémiste Pléthon, 
promoteur de l'orientation néoplatonicienne de 
l'Académie florentine.  
 

Rencontre avec Nicolas de Cues   

Un penseur 
moderne de la 

Renaissance 

Nouvelle Acropole Espagne 

Nicolas de Cues est l’un des grands penseurs du XVe siècle. Théologien et philosophe, il fut à 
la fois homme de connaissances et homme d’action. Ce cardinal précurseur de nouveaux 
modes de penser, s’intéressa de près aux mathématiques, à la mécanique, à l’astronomie. Il 
se fit également remarquer par ses écrits, ses missions diplomatiques et ses interventions 
auprès de la papauté. Il prôna inlassablement le dialogue et la conciliation pour dépasser les 
oppositions.  

PHILOSOPHIE 



9 

 

Lors de son bref séjour de deux mois dans la 
capitale de l'Empire byzantin, il découvre des 
manuscrits grecs de saint Basile et de saint 
Jean Damascène. En 1438, il se trouve à Ferrare 
pour informer le pape et plus tard prendre une 
part active au concile de Florence. 

Dans les années suivantes, il développe une 
activité intense comme envoyé papal à divers 
congrès allemands, il prêche la croisade contre 
les Turcs, réforme des églises, des monastères, 
des hôpitaux, essaie de faire revenir les 
hérétiques hussites au sein de l'Église, et en 
même temps il mène à bien des missions 
délicates de haute politique comme la 
pacification des relations entre l'Angleterre et la 
France. Comme dirait de lui l'abbé alchimiste 
Trithème : « il apparaissait partout comme un 
ange de lumière et de paix ». 

En 1448, le pape le nomme cardinal, bien qu'il 
refuse un tel honneur, auquel l’oblige le pape 
suivant, Nicolas V, en lui attribuant l’église 
Saint-Pierre-aux-liens à Rome et en l'affectant 
au diocèse de Brixen. En prenant en charge 
cette mission, il est impliqué dans des conflits 
politiques avec Sigismond, duc d'Autriche et 
comte du Tyrol, qui finira par l'emprisonner, et 
qui forcera le Cusain à la démission, faisant 
accréditer l'excommunication papale. 

Malgré son caractère pacificateur et le fait 
d’avoir résolu tant de litiges tout au long de sa 
vie, il ne put voir la paix dans son propre 
diocèse, qui se produisit deux ans après sa 
mort, survenue en 1464 à Todi, en Ombrie, alors 
qu'il accomplissait une nouvelle mission, 
envoyé par le pape Pie II.  

Son corps repose dans son église de               
Saint-Pierre-aux-liens à Rome, mais son cœur 
fut déposé devant l'autel de l'hôpital de Cues, 
fondé par le cardinal avec son héritage familial 
et destinataire de son importante bibliothèque 
et de son matériel scientifique. Deventer, la 
ville de ses études de jeunesse, reçut 

également la « Bourse cusaine », une dotation 
pour financer les études de jeunes séminaristes 
pauvres. 

Une œuvre éclectique 

Sa vie d'action intense ne l'empêcha pas de 
composer une œuvre vaste qui peut être 
classée en quatre sections :  

• Écrits juridiques 
De concordantia catholica et De auctoritate 
praesidendi in concilio generali, à l'occasion du 
concile de Bâle, dans lesquels il soutient la 
supériorité des conciles sur l'autorité du pape 
et propose des réformes qui purent s’appliquer 
quelque temps plus tard. 

• Écrits philosophiques 
Le plus connu est son traité De docta 
ignorantia, (la docte ignorance) sur le fini et 
l'infini. Il aborde une théorie de la connaissance 
dans ses traités De conjecturis et le 
Compendium. 

• Écrits théologiques 
Ce sont des traités dogmatiques, ascétiques et 
mystiques, dans lesquels on trouve des échos 
de Thomas de Kempis (1). De cribratione 
alchorani écrit à l'occasion de sa visite à 
Constantinople, aborde le thème de la 
conversion des musulmans. De quaerendo 
Deum, De filiatione Dei, De visione Dei et 
Excitationum libri X, rassemblent ses réflexions 
mystiques sur la Sainte Trinité et la notion de 
Dieu et ses relations avec le monde. 

• Écrits scientifiques 
Il s'agit de douze traités pour la plupart brefs, 
parmi lesquels se trouve Reparatio calendarii, 
correction et mise à jour des Tables 
alphonsines, élaborées à l'époque du roi 
Alphonse X le Sage.  

Dans les ouvrages consacrés aux 
mathématiques il établit la quadrature du 
cercle et recourt fréquemment au symbolisme 
des lettres et des nombres dans ses réflexions. 



10 

 

En ce qui concerne l'astronomie, pour le 
Cusain, la Terre n'est pas le centre de l'univers 
et n'est pas immobile mais en mouvement, ses 
pôles ne sont pas fixes et les corps célestes ne 
sont pas complètement sphériques, ni leurs 
orbites circulaires. 

Précurseur d’une pensée moderne à la 
Renaissance 

Nicolas de Cues est considéré comme un 
précurseur de la nouvelle philosophie de la 
Renaissance, qualifiée de « moderne » ou pré-
moderne. Giordano Bruno se considéra comme 
disciple et continuateur du cardinal cusain. 

Il reprend l'idée de l'évolution cosmogonique, 
pour laquelle Dieu, au lieu du moteur immobile 
et omni-parfait de la scolastique, se base sur le 
mouvement, qu'il utilise également pour ses 
relations avec le monde. 

Le monde est une évolution divine, il acquiert 
donc plus d’importance. 
Enfin, l'homme montre des vestiges de Dieu et 
du mouvement dans l'essence de sa capacité 
cognitive. Ces éléments, la valeur du monde et 
de l'homme deviennent essentiels dans la 
philosophie de la Renaissance qui émergeait 
alors. 

Quant à sa théorie de la connaissance, il 
distingue quatre degrés : les sens, qui 
fournissent des images confuses et 
incohérentes ; la raison, qui les diversifie et les 
ordonne ; l'intellect, la raison spéculative qui 
les unifie ; et enfin, la contemplation intuitive, 
qui permet de comprendre l'unité des 
contraires. 

Nous pouvons résumer les propositions 
philosophiques qui se trouvent dans ses 
œuvres : 

• Doctrine des conjectures. 
La vérité est au-dessus de notre connaissance 
et savoir qu'il en est ainsi, constitue la première 
science. C'est l'idée de « la docte ignorance », 

c'est-à-dire, la sagesse comme reconnaissance 
des limites de la connaissance. Il prend du 
Pseudo Denys sa théologie négative et la voie 
vers le Deus absconditus : pour aspirer à la 
connaissance de l'unité suprême, il est 
nécessaire que l'homme fasse abstraction des 
affirmations positives, en se détachant de la 
connaissance des contraires. 

• Doctrine de la coincidentia oppositorum 
Dieu, parce qu'il est infini, est au-dessus de ce 
qui est et de ce qui n'est pas ; et en Lui se 
trouvent les deux dimensions et toutes les 
oppositions qui existent entre les êtres. C'est 
l'unité suprême, qui exige de l'âme la 
contemplation intuitive, au-delà de la 
connaissance, qui la conduit à la connaissance 
de Dieu. 

• Doctrine du posset 
Tout ce qui existe est possible. La possibilité 
devrait être antérieure et postérieure à l'être en 
acte. En Dieu, les deux s’y trouvent. Dieu n'est 
ni simple être ni simple pouvoir être, mais 
posset, c'est-à-dire un pouvoir être qui est 
parvenu à être d'une manière réelle et absolue. 

Doctrine de la complication et de l'explication 
Tout étant possible en Dieu, c'est la 
complication de toutes les choses, d'où le fait 
que la différence entre Dieu et le monde n'est 
que relative. Dieu n'a plus d'être par rapport au 
monde, mais il l'a d'une autre manière. Le 
monde est la manifestation de Dieu et en lui 
réside le principe de son unité et de son ordre ; 
c'est le « plus grand concret et composé ». 

Dans son œuvre, on trouve des antécédents de 
l'idée de Giordano Bruno sur l'infini, symbolisée 
par la phrase « Dieu est une sphère dont le 
centre se trouve partout et la circonférence 
nulle part » affirmation qui se trouvait déjà dans 
un traité hermétique du XIIe siècle, intitulé Liber 
XXIV philosophorum, un écrit anonyme 
composé de 24 définitions de Dieu, chacune 
suivie d'un commentaire.  



11 

 

(1) Thomas de Kempis, né Thomas von Kempen (vers 
1380 -1471), était un moine néerlandais du Moyen-Âge. Il 
est principalement connu pour avoir écrit L'Imitation de 
Jésus-Christ, une œuvre religieuse majeure. Ordonné 
prêtre en 1413 ou 1414, il a également été sous-prieur et 
maître des novices. Il a rédigé environ quarante traités 
spirituels 
(2) Son appellation nous vient du mystique rhénan Maître 
Eckhart. L'œuvre, dont la date de rédaction est 
incertaine, a été étudiée par l’historien de philosophie 

allemand Clemens Baeumker qui a contribué à son 
analyse et à l'histoire du néo-pythagorisme et du 
néoplatonisme au Moyen-Âge. 

Article traduit du site  
https://biblioteca.acropolis.org  
par Michèle Morize 
Crédit image : Wikipedia 

© Nouvelle Acropole 

https://biblioteca.acropolis.org


12 

 

Les sphères de la 
conscience 
Thierry ADDA 
Président de Nouvelle Acropole France 

Comprenons qu’à l'ère de l'intelligence 
artificielle, il y a une distinction cruciale entre 
deux choses radicalement différentes et à ne 
surtout pas confondre, l’intelligence et la 
conscience. L'intelligence est mécanique, elle 
est capacité à traiter l'information, à résoudre 
un problème, à raisonner. La conscience est 
tout autre chose, elle est la présence à soi qui 
vient donner un sens, une valeur, une 
importance à ce que nous sommes en train 
d’examiner. 

L’étincelle et le feu 

Si l'intelligence est le calcul, la conscience est 
la lumière qui éclaire le résultat. Nous pouvons 
accumuler toutes les connaissances du 
monde, tous les faits, tous les raisonnements 
les plus logiques qui soient, sans cette petite 
étincelle de conscience, tout cela restera inerte 
comme un tas de bois sec. Il manque le feu 
pour lui donner de la vie et de la chaleur.  

Cette idée d'étincelle ne date pas d'hier, 
Aristote, déjà à son époque, faisait une 
distinction assez similaire. Il parlait de l'intellect 

passif, qui stocke l'information à la manière 
d’un disque dur. Mais il décrivait également un 
intellect actif qu'il voyait comme éternel et 
spirituel. Pour lui c’est cet intellect, comme une 
lumière intérieure, qui éclaire la connaissance 
pour en faire surgir la vérité. C'est l'étincelle de 
la conscience. 

Même la plus performante des machines ne 
peut que produire un raisonnement complexe, 
mais sans la capacité de réflexivité, ce recul qui 
nous permet de nous dire qu’à cet instant 
précis, nous sommes conscients de ce que 
nous pensons, et le pesons pour l’arbitrer. Ce 
retour sur soi-même est le propre de la 
conscience humaine.  

Activer le dialogue intérieur 

Alors, comment s'active la conscience ? Par un 
processus intérieur qui n’est pas automatique, 
mais résulte d’un choix. Platon disait que la 
pensée, la vraie, est un dialogue de l'âme avec 
elle-même. Il ne parlait pas juste de ce petit 
brouhaha mental que nous avons tous dans la 
tête en permanence.  

SPIRITUALITÉ  

Ce qui fait la différence entre une intelligence artificielle et un esprit qui s'émerveille et 
nous rend humain, est la conscience. Mais ce n’est pas si simple, car comprendre ce 
qui nous rend véritablement humain, nous demande de faire un véritable voyage à 
l'intérieur de nous-mêmes. La phrase marquée au fronton du temple de Delphes, 
« Connais-toi toi-même et tu connaîtras l’univers et les dieux », n’est pas juste une 
phrase poétique nous invitant à réfléchir sur notre nombril. Elle est bien plus profonde, 
elle nous suggère que la clé pour comprendre l'univers est déjà en nous.  



13 

 

Il parlait d'une conversation profonde, d'une 
véritable exploration de notre monde intérieur.  

En fait, la conscience naît d'une sorte de 
retournement. Au lieu de nous laisser emporter 
par le courant des événements, nous 
choisissons de faire un pas de côté et nous 
détachant de la réaction purement automatique 
aux circonstances, nous nous retournons vers 
l'intérieur et commencer à nous interroger   
nous-mêmes. L'outil le plus puissant de ce 
retournement est une question toute simple : 
pourquoi ?  

Pourquoi penser ainsi, pourquoi ressentir cette 
émotion ? La question du pourquoi vient casser 
tous nos automatismes. Elle nous force à 
cesser de croire nos pensées sur parole, pour 
aller chercher leur véritable origine et pouvoir 
nous prononcer. C’est la raison pour laquelle, 
d’anciennes traditions comme les Upanishads 
parlaient de cet éveil comme d'un feu sacré au 
creux du cœur. C'est une image très forte, parce 
que la conscience est exactement comme un 
feu, elle apporte de la clarté dans la confusion, 
de la chaleur dans nos relations et une 
détermination qui donne un sens à nos actions. 
Une fois que ce feu est allumé, la conscience 
ne reste pas immobile. Elle grandit, elle s'élargit 
en cercles, un peu comme des ondes qui se 
propagent à la surface de l'eau. 

Les différentes sphères de la conscience  

La première sphère de la conscience, la plus 
proche, est soi-même. Elle naît de la réponse à 
la grande question de « qui suis-je ? », mais en 
allant beaucoup plus loin que les étiquettes 
habituelles qui nous font nous définir par notre 
métier ou notre statut. Elle nous permet de 
toucher à notre identité profonde, à ce qui reste 
quand nous avons retiré tout ce qui est 
extérieur.  

Puis ce cercle de conscience s'élargit et 

commence à inclure les autres. Nous arrêtons 
de les voir comme de simples outils, des 
obstacles ou des fonctions dans notre vie. Nous 
commençons à les reconnaître pour ce qu'ils 
sont, c’est-à-dire d’autres êtres humains, 
d'autres centres de conscience. Chacun avec 
son propre monde intérieur. Ce n'est qu’à partir 
de là que la véritable empathie peut naître. 

Enfin, la dernière sphère, la plus vaste, est celle 
de la conscience du monde. Cela ne signifie pas 
que nous allons tout comprendre du monde, 
puisque c'est impossible, mais cela veut plutôt 
dire que nous acceptons sa complexité, ses 
contradictions, ses paradoxes. L’individu qui a 
fait ce parcours de conscience commence 
alors à chercher sa juste place, non plus au 
centre de tout, mais comme une petite partie 
cohérente d'un grand ensemble qui le dépasse.  

La vie est à l’image d’un récipient que nous 
commençons à remplir avec du sable, puis de 
petits cailloux pour poursuivre par de gros 
galets qui finalement ne rentrent plus dans le 
peu de place restante. Sans conscience, c’est 
ce que nous faisons, nous remplissons notre vie 
de sable, au lieu de commencer par les choses 
fondamentales. Le sable, ce sont les urgences, 
les distractions, les choses sans importance, 
mais à la fin, il ne reste plus aucune place pour 
l'essentiel. 

Le rôle de la conscience dans les choix 

La conscience est ce qui nous permet de choisir 
nos grosses pierres, nos vraies priorités, et de 
les poser d’emblée, pour construire notre vie 
autour d'elles. Le reste, le sable des 
circonstances, prendra sa place sans les 
aliéner. Ce faisant, nous découvrons alors 
l’impact puissant de la conscience sur nos vies, 
sa capacité à nous transformer, quand nous 
faisons le choix de qui nous voulons devenir. 
C’est un changement radical de perspective.  



14 

 

D’ordinaire, nous nous demandons ce que nous 
voulons faire dans notre vie quotidienne, 
changer de travail, déménager, partir en 
voyage… mais l’usage de la conscience nous 
pousse à nous poser la question bien plus 
profonde et essentielle de qui nous voulons 
devenir. 

La source de notre liberté 

Car la conscience est une soif de devenir, un 
désir de grandir, de s'améliorer, de s'aligner un 
peu plus chaque jour avec nos valeurs les plus 
profondes. Et, c'est justement parce que nous 
sommes conscients de nos imperfections, de 
nos failles, mais aussi de notre incroyable 
potentiel, que nous pouvons nous projeter vers 
un avenir meilleur.  

Socrate fut peut-être le plus grand exemple de 
cette force. Sa conscience lui dictait de 
respecter les lois d’Athènes, même si les lois de 
cette cité le condamnaient injustement à mort. 
Par son choix, et parce que sa voie intérieure 
était plus forte que son instinct de survie, il est 
devenu pour nous tous le modèle de celui qui 
reste fidèle à ses principes, quel qu’en soit le 
prix à payer.  

Comprenons que la conscience est la seule 
source de notre véritable liberté, car elle seule 
peut nous permettre de choisir notre chemin. 
Elle possède cet incroyable pouvoir de 
transformation, de nous donner jour après jour, 
la force de vivre une vie qui a du sens. Une vie 
qui ne soit pas dictée par nos émotions du 
moment. Cette démarche nous conduit dès lors 
à la seule question qui compte vraiment, une 
question que chacun doit poser avec gravité au 
centre de sa vie : qui faisons-nous le choix de 
devenir ? 

La question est simple… mais immense ! 

Article rédigé d’après la conférence donnée par Thierry 
ADDA le 14 mai 2025 à L’espace Le Moulin (Paris 5) 
Crédit image :  Depositphotos.com N°46184127_S  

À voir sur YouTube 
https://www.youtube.com/watch?v=OFMX-ULxP7o 

À écouter en podcast : 
https://www.buzzsprout.com/293021/
episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience 

À lire 
Les sphères de la conscience 
Carlos ADELANTADO 
Éditions Acropolis, 2025, 100 pages, 12,90 € 

© Nouvelle Acropole 

https://www.youtube.com/watch?v=OFMX-ULxP7o
https://www.buzzsprout.com/293021/episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience
https://www.buzzsprout.com/293021/episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience


15 

 

La peur dans les 
étapes de la vie  

Carlos ADELANTADO 
 Président de l’Organisation Internationale 

 Nouvelle Acropole (O.I.N.A.) 

Nous vivons dans le monde du laser, des 
accélérateurs de particules, de la transmission 
d’images par satellites, des macroordinateurs 
et des puces électroniques, et de nombreuses 
autres choses si particulières de notre époque. 

Mais, en même temps, nous vivons avec nos 
désirs, nos passions, nos défauts et nos vertus, 
avec nos peurs universelles et atemporelles, 
propres à tout être humain et à toute époque. 

Il est bien certain que tout temps possède sa 
peur exclusive, comme les gens du Nord 
craignaient — quand le ciel était le Ciel — qu’il 
leur tombe sur la tête ou comme l’homme 
médiéval avait peur de traverser les bois la nuit 
ou de sillonner les océans par crainte des 
sorcières, des dragons et des abîmes ou 
comme le pacifiste désemparé de maintenant 
craint qu’un fou appuie sur le bouton rouge.  

Cependant, il y a des peurs de toujours qui 
semblent faire partie de l’être humain et de son 
bagage psycho-génétique ; elles l’accompagnent 
du berceau jusqu’à la tombe, durant toute son 
existence, dans toutes les saisons de sa vie. Il 
semble ainsi que les âges chronologiques 
participent plus que nous ne le croyons aux 
processus de nature psycho-mentale en lien 
avec la peur. 

Peur de la réalité dans l’enfance et 
l’adolescence 

Il est évident que l’enfant vit dans une réalité 

différente, où un long bâton peut être un cheval 
qui sert à chevaucher ou une cabane mal 
dissimulée avec des branchages un merveilleux 
palais secret. Il est également évident que pour 
un adolescent tout est possible, qu’à cet âge-là 
on a une solution parce qu’on sait tout ou qu’on 
croit tout savoir.  

De ce point de vue, nous vivons actuellement 
dans une société dans l’enfance qui croit tout 
savoir et qui a peur d’avouer qu’il y a certaines 
choses qu’elle ne sait pas parce qu’elle a 
besoin de s’affirmer. Nous ne voulons pas voir 
la réalité.  

Cela nous fait peur de confesser que nous ne 
savons pas avec certitude ce qu’est l’éther, ce 
qu’est la matière et ce qu’est l’énergie, 
autrement dit ce qui compose l’univers matériel 
et qui constitue la Triade de la Science.  

Cela nous fait peur de reconnaître que l’homme 
de Néandertal, avec son cerveau, pourrait faire 
des études universitaires.  

Cela nous fait peur d’admettre que la théorie du 
Big Bang n’explique pas de façon satisfaisante 
l’origine de l’univers.  

Mais l’homme cesse d’être un enfant lorsqu’il 
commence à accepter la réalité qui l’entoure et 
qu’un beau jour, il se rend compte que, pour 
vivre, il faut travailler, qu’il devient chauve de 
façon irrémédiable ou que sa fiancée l’a quitté 
pour un autre. 

Comme chaque époque a eu sa propre peur, il semblerait que chaque âge de la vie ait 
également ses propres peurs. Que faut-il craindre réellement ? 

PSYCHOLOGIE 



16 

 

Peur de perdre ce que nous avons à la 
période de maturité 

Il s’agit là d’une peur sociale qui nous assaille 
dans la mesure où nous croyons que ce que 
nous considérons comme nôtre peut être 
menacé et, vu que durant l’étape de l’enfance 
et de l’adolescence, on ne peut posséder que 
bien peu (ou qu’on est inconscient de ce qu’on 
a et de ce que cela vaut), cette crainte est 
propre à l’époque de la maturité.  

Notre société agit rapidement pour inculquer le 
sens de la propriété, pour que les citoyens 
apprennent que « tu vaux ce que tu possèdes ! » 
et progressivement grandit la peur de perdre le 
prestige obtenu, la réputation conquise et, 
enfin, la peur du « qu’en-dira-t-on ». C’est grâce 
à cette peur, si largement répandue sur toute la 
surface du globe, que l’un des monstres les 
plus terribles et les plus impitoyables jouit 
d’une bonne alimentation et d’une excellente 
santé : la rumeur.  

Ce monstre a été décrit par le poète romain 
Virgile à travers les mots suivants :  

« Elle grandit en se déplaçant et gagne en force 
en avançant. Minime au début, sous l’effet de la 
crainte, elle s’élève ensuite dans les airs tout en 
marchant sur le sol, la tête cachée dans les 
nuées. 

Monstre aux pieds véloces et aux ailes rapides, 
démesuré, doté d’autant d’yeux vigilants logés 
sous autant de plumes qu’en porte son corps, 
d’autant de langues, de bouches et d’oreilles 
qui se dressent. 

De nuit, elle vole dans l’ombre, entre ciel et 
terre, en chuchotant, sans fermer les yeux pour 
goûter la douceur du sommeil. 

De jour, elle se poste, de garde, sur les toits ou 
les hautes tours. » 

Y a-t-il une solution à cette peur ? 
Les stoïciens croyaient que oui, que la solution 
consiste à savoir faire la différence entre nos 
biens véritables et ceux qui ne le sont pas ; et ce 
qui est réellement nôtre sont les choses qui 
dépendent de nous : jugements et opinions, 
actes, mouvements désirs… Quant aux choses 
qui ne dépendent pas de nous, nous ne 
pouvons pas les inclure dans l’inventaire de nos 
biens : les biens matériels, la réputation, les 
dignités et les honneurs.  

Peur de l'inconnu, de la différence et de la 
nouveauté à la vieillesse  

Et peur de la mort… qui, d’une certaine façon, 
est aussi la peur de perdre ce que nous avons et 
la peur de la réalité. 

Nous sommes vieux quand nous rejetons, 
d’entrée de jeu, le nouveau, le différent.  

Et c’est ainsi que se génèrent les racismes et 
les intolérances.  

En vérité, il serait intéressant de favoriser une 
pédagogie basée sur le courage, et pas tant sur 
les peurs et les faiblesses de l’être humain. 
Bien que, comme l’a enseigné Platon, peur et 
courage soient étroitement unis, se donnent la 
main et se reflètent ainsi dans la définition 
platonicienne : le courage, c’est savoir ce dont 
il faut avoir peur et ce dont il ne faut pas avoir 
peur. 

Article extrait du site : https://biblioteca.acropolis.org et 
traduit par Marie-Françoise Touret 
N.D.L.R. : Le chapeau a été rajouté par la rédaction 
Crédit image : Adobe.stock.com N° 564495128  

© Nouvelle Acropole 

 

 

 

https://biblioteca.acropolis.org


17 

 

Le jardin — un lieu où la nature apparaît 
encadrée, ordonnée et cultivée — est un 
symbole de la conscience humaine qui a 
dominé l’inconscient le plus instinctif et 
inférieur. C’est le milieu où la nature apparaît 
soumise et où règne l’ordre face au chaos 
externe.  

Le jardin dans les religions 

À travers les religions, le jardin représentait le 
paradis (dont le mot vient du persan pairidaeza 
(« enclos sacré »).  

Dans la Bible, le jardin d’Éden est le premier 
lieu de l’humanité : un lieu de félicité originelle, 
harmonie parfaite entre l’Homme, Dieu et la 
Nature. 

Le jardin devient ainsi un symbole du paradis 
terrestre, du « jardin d’Eden », où le Créateur a 
installé et où vécut heureux le premier couple 
humain — Adam et Ève — jusqu’à leur chute et 
leur expulsion. Selon la Genèse, Adam cultivait 
ce royaume naturel où toute forme de vie était 
respectée et où régnaient la beauté et 
l’harmonie.  

Dans le Coran, le jardin représente également 
le paradis éternel promis aux croyants (en 
arabe, le mot janna signifie « jardin »). 

Le taoïsme a développé le concept de jardin 
comme un lieu d’intimité et de calme, un 
paradis projeté pour refléter le ciel sur la terre.  

 

Symbolisme du jardin  
Marie-Agnès LAMBERT et Yun Ju COMMÈRE 

Jardin d’Eden, jardin des Hespérides, jardin médiéval, jardin de Versailles… le jardin 
représente autant d’espaces mythiques que réels et son intérêt s’est développé à travers les 
siècles.  

SYMBOLISME 



18 

 

Les cloîtres des monastères, les jardins de 
l’Alhambra et les villas du quartier de l’Albaicin 
de Grenade, le jardin fermé des maisons 
musulmanes, tous, avec leurs fontaines 
centrales, susurrant le murmure de l’eau, sont 
des images qui nous rappellent le jardin d’Eden. 
Tant les patios des couvents que les cloîtres 
des églises médiévales sont l’exemple parfait 
de ce Jardin qui symbolise le Paradis.  

Le jardin devient alors un lieu sacré de paix, 
d’origine, de vie protégé. 

Le jardin dans l’Antiquité gréco-romaine 

Les philosophes se réunissaient dans les 
jardins : l’Académie de Platon dans un bosquet 
sacré, Épicure et ses disciples dans son jardin 
d’Athènes. 

Les Romains pratiquaient l’otium, un loisir 
studieux, dans des villas avec des jardins 
conçus pour la contemplation et la culture de 
soi. 

Ainsi le jardin devient un lieu d’apprentissage, 
de retraite et d’harmonie. 

Le jardin médiéval 

Au Moyen-Âge, le jardin hortus conclusus 
(jardin clos) est clos de murs, structuré, 
souvent petit : c’est un lieu de représentation 
spirituelle. Il symbolise la Vierge Marie, un lieu 
pur et protégé, empreint de spiritualité et de 
fertilité. 

Dans certaines abbayes, comme à Saint-Georges 
de Boscherville, en Haute Normandie (1), on y 
trouve des plantes aromatiques, un verger et 
surtout un jardin de plantes médicinales pour 
soigner. Ce jardin a été recréé à l’identique du 
Moyen-âge par des dessins et documents du 
XVIIe siècle.  

Les plantes avaient un côté symbolique : la rose 
pour l’amour divin, le lys, symbole de pureté, la 
vigne représentant le Christ…  

Le jardin devient alors un espace sacré et codé, 
un miroir de l’âme chrétienne. 

Le jardin Renaissance et baroque : ordre et 
pouvoir 

À la Renaissance, le jardin prend une tout autre 
allure. Il devient, avec les « jardins à la 
française », une mise en scène de l’influence de 
l’homme sur la nature : géométrie parfaite, 
perspective notamment avec le jardin de 
Versailles, conçu par Le Nôtre pour le roi Louis 
XIV. C’est un symbole du contrôle de la raison 
et du pouvoir royal. Il exprime la maîtrise 
humaine sur le monde vivant. 

Le jardin devient alors artificiel et majestueux, 
image de l’ordre humain et politique 

Le jardin romantique : nature retrouvée 

Au XVIIIe siècle, avec le Siècle des Lumières et 
le romantisme, apparaît le jardin à l’anglaise. 
Plus libre que celui à la française, irrégulier, 
traversé de rivières, de grottes, de ruines, il 
évoque le mystère, le sublime, le retour à la 
nature perdue.  Il devient un lieu de rêverie et de 
mélancolie et d’imagination (avec notamment 
l’influence de Jean-Jacques Rousseau) 

Le jardin devient alors intime, émotionnel et 
poétique. 

Le jardin contemporain : écologie, mémoire, 
expérience 

Aujourd’hui, les jardins ont des significations 
très différentes. 

Ce sont, dans certains cas, des lieux 
écologiques où l’on pratique la permaculture 
(jardins partagés par exemple) avec la présence 
de biodiversité de tous les règnes du vivant. 

Ce sont également des lieux de mémoire 
(jardins de la Shoah, jardins du souvenir : lieu 
dans le cimetière où l’on répand les cendres 
des défunts qui n’ont pas de tombe).  

Enfin, ce sont des espaces végétaux 
représentant la ville de demain (jardins 
verticaux le long des murs, toits végétalisés).  

Le jardin devient alors engagement, refuge, lien 
au vivant et à l’avenir. 



19 

 

Le jardin zen : paix et tranquillité 

Comme une oasis qui apparaît dans l’aridité du 
désert ou une île au milieu d’une mer 
démontée, le jardin japonais évoque le plaisir 
de jouir d’une oasis de paix et de tranquillité au 
milieu de la désolation et du chaos de la nature 
inculte qui l’entoure.  

Le jardin japonais ou jardin Zen reproduit des 
paysages naturels dans une organisation au 
millimètre près où rien n’est laissé au hasard. 
Le paysage naturel est reproduit en modèle 
réduit avec ses reliefs, ses cours d’eau, ses 
îlots et ses chemins.   

Sept principes directeurs sont présents : 
l’austérité (Koko), la simplicité (Kanso), le 
naturel (Shinzen), l’asymétrie (Fukinsei), le 
mystère ou la subtilité (Yugen), la magie ou 
l’originalité (Dasizoku) et le calme (Seijaku).  

Propice à la contemplation et au détachement, 
il permet à ceux qui s'y promènent de se vider 
l'esprit un instant pour mieux se ressourcer 

Les jardins chinois : lieux de forces 
complémentaires 

Les jardins chinois sont constitués de certains 
éléments symboliques incontournables comme 
la pierre, l’eau, le végétal et l’architecture. En 
veillant à recréer un microcosme de la nature, 
le jardin chinois incite au déplacement, à la 
promenade, aux déambulations, afin de 
découvrir les lieux, les secrets et les surprises 
qui s’y cachent. Il ne peut pas se dévoiler en un 
seul regard, mais demande du temps et de la 
patience pour être découvert.  

Il se base également sur des forces 
complémentaires, le Yin et le Yang, ainsi que 
sur des éléments opposés qui se complètent : 
éléments humides et secs, zones d’ombre et de 
lumière, zones minérales et végétales… 

Matrice fertile, le jardin est lié au principe 
féminin. Espace d’accueil, d’enracinement, de 
gestation et de renaissance, il reflète les cycles 
de la vie et la beauté du vivant.  

Il est également un symbole féminin d’accueil, 
dans lequel la fontaine centrale qui le régit est 
l’élément masculin qui le féconde, image 
d’union et de complémentarité. 

Lieu de rencontre le Ciel et la Terre le Divin et 
l’Humain  

Le jardin symbolise le lieu où le ciel étoilé et la 
terre en fleurs se confondent.  

Dans la mystique soufie, le jardin est la 
représentation du cœur purifié, où Dieu peut se 
refléter. Il est ce lieu secret, intérieur, où l’âme 
rencontre l’Amant divin. Le jardin devient alors 
un miroir de l’amour spirituel, un lieu d’union 
entre l’humain et le Divin. 

Dans les traditions hindoues, les jardins 
célestes comme Nandana ou Vrindavan sont 
les lieux de jeu des divinités, notamment 
Krishna. Ils symbolisent la félicité divine, la 
beauté, le jeu cosmique (lila) et l’union 
mystique. 

La représentation de l’âme 

Dans la Kabbale, le Pardès signifie à la fois 
« verger « et voie vers la sagesse divine. Il 
représente une descente dans les profondeurs 
de l’âme à travers les niveaux d’interprétation 
des textes sacrés. 

En alchimie, le jardin est un locus secretus, 
espace clos du Grand Œuvre. Il symbolise la 
transformation de l’âme, le travail sur soi, la 
culture des vertus et la quête d’unité intérieure. 

Pour le psychanalyste des rêves, le jardin est un 
symbole onirique du Soi, reflet d’une psyché 
harmonieuse. C’est le lieu idéal pour la culture 
et la croissance de la vie intérieure, de notre 
propre jardin intérieur. 

Le jardin, espace initiatique 

Lieu de passage, le jardin initiatique s’explore 
comme un labyrinthe : il ne se livre pas d’un 
coup d’œil, mais demande une marche 
patiente. Le centre du jardin — souvent une 
fontaine, un arbre ou un autel — représente le 
cœur, la vérité, l’union retrouvée. 



20 

 

Le jardin est bien plus qu’un espace vert : il est 
une image archétypale de l’harmonie entre 
l’homme et la nature, entre l’âme et l’esprit. À 
travers les âges et les civilisations, il nous parle 
toujours d’équilibre, d’éveil, de beauté, de 
mémoire et d’espérance. Cultiver son jardin, 
c’est cultiver son intériorité, son lien au vivant 
et son ouverture au sacré. 

(1) Lire l’article de Marie-Agnès Lambert : Des jardins à la 
française comme au XVIIe siècle à l’abbaye de Saint-
Georges de Boscherville (paru dans la revue N°298, juillet 
2018  

https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-
comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-
boscherville-en-normandie/) 

Article traduit par M.F. Touret sur le site  
https://biblioteca-acropolis.org 
Article rédigé d’après l’article de M.A. CARRILLO de 
ALBORNOZ 
Crédit image : Jardin botanique de Madère - Wikipédia 

© Nouvelle Acropole 

https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://biblioteca-acropolis.org


21 

 
 

Revue de l’association Nouvelle Acropole                                    
                         Siège social : La Cour Pétral  

D 941 – 28340 Boissy-lès-Perche  
www.nouvelle-acropole.fr  

Rédaction : 6 rue Véronèse – 75013 Paris  
Tel : 01 42 50 08 40    

http://www.revue-acropolis.com 
secretariat@revue-acropolis.com  

Directeur de la publication : Thierry ADDA 
Rédactrice en chef : Isabelle OHMANN 

Reproduction interdite sans autorisation.  
Tous droits réservés à FDNA – 2025 - ISSN 2116-6749  

© Toute reproduction partielle ou intégrale  
des textes contenus dans cette revue,  

doit mentionner le nom de l’auteur,  
la source, et l’adresse du site :   

http://www.revue-acropolis.com   

Autorisation de publication à demander à :  
secretariat@revue-acropolis.com   

Crédit photos : © Nouvelle Acropole - © Unsplash.com - © Adobe Stock.com 

Revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France 

Retrouvez la revue Acropolis 
sur votre smartphone 


