ACROPOLIS

Un regard philosophique sur le monde

Acropolis est larevue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France

Novembre 2025 S OMM AIRE
N°376
2 EDITORIAL 15 PSYCHOLOGIE
Conscience et réalité La peur dans les étapes de la vie

17 SYMBOLISME
Symbolisme du jardin

4 PHILOSOPHIE
Pas de philosophie sans vie
intérieure !

6 SOCIETE
Les poupées Shein : non a la faillite
morale !

8 PHILOSOPHIE
Rencontre avec Nicolas de Cues,
Un penseur moderne de la
Renaissance

12 SPIRITUALITE
Les spheres de la conscience

Retrouvez la revue Acropolis
sur votre smartphone

@& App Store




Héraclite, philosophe du changement et du
devenir, insistait au VI° siecle avant J.-C. sur le
fait que 'acceés au monde commun passe par

I’éveil de la conscience.

Arrétons-nous une seconde, sur cette phrase
incroyable : « Il y a pour les éveillés un monde
unique et commun, mais chacun des endormis
se détourne dans son monde particulier. » Pour
Héraclite, le dormeur vit dans son petit monde
intérieur, aveugle au réel et ne voit que ses
projections. Pour s’éveiller, il lui faut sortir du
sommeil, produit par 'enfermement dans ses
émotions, ses opinions, et ses désirs, et
s’arracher a ses illusions. C’est la condition
pour accéder a un monde commun, un monde
qui existe indépendamment de lui, un monde

réel a partager.

Pour le dire simplement, le dormeur vit dans un
monde qui n’appartient qu’a lui, quand celui qui
s’éveille partage un monde commun a tous les
autres hommes.

Sa synthese géniale a fait sens pendant des
siecles, tant il était évident pour le plus grand
nombre, que grandir en conscience nous faisait
accéder a une réalité plus haute. Mais
exigence étant colteuse et les consciences
fatiguées, notre époque désorientée a trouvé la
parade

vertigineux.

dans un tour de passe-passe

Comme Uexplique Chantal Delsol, aujourd’hui
tout s’est inversé. Dans la postmodernité, ce ne
sont plus les dormeurs qui révent chacun dans

Conscience
etréealite

Thierry ADDA
Président de Nouvelle Acropole France

leur monde, ce sont les «éveillés»! ' Chacun
habite son monde et se pense détenteur d’une
vérité propre, forgée par son histoire, son
ressenti, sa communauté, son intérét. La
réalité, cette chose jadis solide, commune et
partageable, s’efface, et la possibilité méme
d’un monde commun disparait pour faire face a
des bulles de perception qui s’entrechoquent.
Un peu comme si chacun d’entre nous portait
un casque de réalité virtuelle en se persuadant

d’avoir les yeux ouverts...

Cette glissade, fruit d’un long processus de
désenchantement du monde, ne s’est pas faite
en un jour, mais dans la disparition progressive
du sens avec lequel nous habitions le monde.

Nous avons rompu les liens avec la Nature,
devenue un stock de ressources a exploiter,
avons évacué la transcendance pour la
remplacer par la raison, puis par le marché, et
banni la beauté reléguée dans les musées. La
famille comme possibilité de lien s’est
disloquée,

désormais au vide. La bulle d’irréalité est

faisant place a lindividu, puis
devenue la réalité. Chacun confond ses désirs
avec le réel, ses émotions avec la vérité, son
indignation avec la justice. La modernité n’a pas
seulement perdu la transcendance, la beauté
ou la nature... elle a perdu le monde lui-méme !

Et dans ce monde étrange qui parle aujourd’hui
de post-vérité, le réel, le vrai, le commun, le
tragique, le beau s’en vont sur la pointe des
pieds.



Comme le dit Nicolas Truong «... Le climat

morose ne releve pas d’une confuse
sensation... perte du rapport a la réalité et
hausse des troubles mentaux sont les signes
inquiétants du basculement de nos sociétés...
les tueries sans raison, les réseaux sociaux ol
déferlent tant de pulsions incontrblées et de
harcélements ciblés ... Les maladies mentales
s’amplifient : une personne sur huit dans le
trouble mental, les

symptbmes anxieux et dépressifs étant les plus

monde souffre d’un

fréquents » 2.

Ily a urgence de revenir au sens premier de la
phrase d’Héraclite : « Il y a pour les éveillés un
monde unique et commun». Ce que nous
appelons réalité n’est pas ce que nous

ressentons, mais ce que nous partageons.

La philosophie quand elle est vitale, pratique et
quotidienne est la meilleure maniére de sortir
de cette bulle d’enfermement dangereuse qui
coupe lindividu de ce qui Uentoure. Pierre
Hadot * Ula
philosophie antique n’était pas un discours,

magistralement montré, la
mais un mode de vie, une pratique, un exercice
spirituel au quotidien pour maitriser passions,
sensations et illusions.

Nous avons besoin de retrouver cette approche

vitale pour examiner nos consciences

désorientées, sortir de nos illusions, et
retrouver 'ouverture a ce qui nous dépasse.
Alors oui, le monde qui vient peut nous sembler
fou. Mais c’est peut-étre une chance, car dans
cette folie généralisée, contre toute attente, la
vraie lucidité redevient précieuse, et la
philosophie importante. Car philosopher ne se
résume pas a faire des dissertations du temps
de ses études, mais consiste a s’entrainer,
comme on entraine un muscle, a voir la réalité
telle gu’elle est, et non telle que nous voudrions

qu’elle soit.

Philosopher, c’est vivre en apprenant a voir le
monde tel gu’il est, et non tel qu’on le désire,
base de toute conscience et de de toute
maturité.

C’est trouver un chemin de conscience pour
réapprendre a habiter un monde commun, et
assumer une résistance spirituelle face a la
contamination du réel par le virus de la post-
vérité. Gustave Thibon disait : « L’homme n’est
vraiment libre que dans la mesure ou il consent
a la réalité. » Voila la clef : consentir a la réalité.
Pas la fuir, ni la repeindre, juste consentir,

l’accueillir dans sa nudité et sa beauté.

Les philosophes antiques avaient compris que
cette sagesse précieuse commence par la
discipline du regard pour ne jamais quitter
Uuniversel. Comme le dit si bien Marc Aurele :
« Regarde en face de toi ou te conduit la nature :
la nature universelle par ce qui t’arrive, ta nature
propre par ce que tu as a faire. »

Si la nature du monde nous fagonne par les
événements, les circonstances et les aléas de
la vie, notre nature propre nous enjoint de fuir
tout déni, pour vivre avec dignité.

Une nécessité absolue dans un temps si
confus.

(1) Chantal Delsol, L’insurrection des particularités,
Editions du Cerf, 2025

(2) Extrait de Uarticle de Nicolas Truong, Cette sensation
que «le réel s’effondre sous nos pieds », ou le nouveau
malaise dans la civilisation, paru dans le Journal Le
Monde, le 11/10/2025

(3) Pierre Hadot, La philosophie comme maniére de vivre,
Editions Le Livre de Poche, 2003

(4) Gustave Thibon, L’ignorance étoilée, Editions Fayard,
1984

Photo : Pixabay.Victoria.Stress-8941882_1280

© Nouvelle Acropole



PHILOSOPHIE

Pas de philosophie
sans vie intérieure!

Thierry ADDA
Président de Nouvelle Acropole France

« Etre philosophe n’est pas une question d’intelligence supérieure ou inférieure. C’est

une question de profondeur », souligne le président international de Nouvelle Acropole,

Carlos Adelantado Puchal.

Toute connaissance sans intériorité reste

superficielle et instable. Découvrir cette
profondeur, c’est apprendre a dépasser la
surface des choses pour nous rapprocher du
centre, c’est entrer en contact avec des choses
essentielles, mais qui sont invisibles a nos yeux
physiques.

La profondeur s’acquiert par Lélévation,
c’est-a-dire la capacité a jauger nos problemes
quotidiens avec des critéres universels. Ainsi,
chacun peut se déprendre de ses passions et
développer peu a peu le contrble de ses
pensées, de ses émotions et de ses désirs. Ces
finalités ont toujours été présentes, comme
nous le rappelle notre directeur international :
« Les finalités des écoles de philosophie sont
lautarcie et l’ataraxie, c’est-a-dire la liberté qui
empéche la dépendance et la capacité de ne

pas étre perturbé ».

Philosophie et vie intérieure : un chemin vers
le centre

Bien souvent, notre existence se déroule a la
périphérie de nous-mémes, absorbés par les
sollicitations du monde extérieur, contraints

par nos automatismes et nos conditionnements.

Nous croyons penser par nous-mémes, mais
bien souvent, nous ne faisons que répéter ce

que notre éducation, ou les leitmotive a la
mode font tourner en boucle dans les réseaux
sociaux.

La vie intérieure, au contraire, est un travail
d’unification entre surface et profondeur, entre
nos perceptions du monde, et notre conscience
la plus élevée de nous-mémes. C’est un
chemin de retour vers soi, une ascension pour
aller du multiple vers Llunité. L’image de
I’Acropole, comme montagne a gravir pour
atteindre le sommet de soi-méme, exprime de
maniere juste ce cheminement pour se relier a
son propre sommet qui éclaire et oriente toute

notre existence.

habite la
philosophie, nous aide a percevoir la réalité

La vie intérieure quand elle

au-dela des apparences, a discerner le
permanent dans le transitoire, donnant un sens
plus profond a nos expériences, nos relations,

nos engagements.

Alors que notre époque favorise souvent la
dispersion, faisant que le mental s’agite, les
émotions s’emballent, les désirs se multiplient,
la vie intérieure ne peut en aucun cas étre un
refuge ni un isolement. Elle est simplement une
opportunité de nous recentrer pour parvenir a
une présence plus authentique.



Elle ne demande pas un temps particulier, car
elle est la vie méme, une vie philosophique,
vécue dans une recherche de conscience a
chaqgue instant.

La philosophie véritable ne se limite donc pas a
Uactivité intellectuelle. Elle suppose un lien
conscient entre ’lHomme extérieur en nous, qui
fait se mouvoir nos pensées ordinaires et nos
émotions quotidiennes et cet Homme intérieur,
immuable, plus profond, qui constitue notre
réalité essentielle. Le lien vivant entre ces deux
réalités est ce que nous pouvons appeler la vie
intérieure.

Philosophie et exercices spirituels

Depuis UAntiquité, les écoles de philosophie
ont proposé des pratiques destinées a nourrir
cette vie intérieure. Les stoiciens apprenaient a
distinguer ce qui dépend de soi de ce qui n’en
dépend pas ; les épicuriens invitaient a la
simplicité et a la sérénité face a la mort ; les
cyniques cultivaient la force de volonté, la
résistance et la maitrise de soi. Leur but
commun atteindre Uautarcie et Uataraxie,

signes de liberté intérieure.

Nouvelle Acropole s’inscrit dans cette
continuité. Nous considérons la pratique des
exercices spirituels, expression d’une véritable
discipline philosophique, comme le patrimoine
des écoles de philosophie, un héritage précieux
caractéere et la

pour la formation du

transformation de la connaissance en
expérience. Ces exercices qu’ils soient de
concentration, de réflexion, de silence, ou bien
encore d’observation de soi, visent a fortifier la
volonté et a éveiller la conscience. Répétés
avec persévérance, ils deviennent des appuis
de dépasser la clé intellectuelle pour parvenir a
une appropriation opérationnelle. Cette ascéese,
ou askesis, est une méthode vivante : elle relie
la philosophie a 'action et transforme la théorie

en expérience vécue.

Philosophie pratique et altruisme

Sous peine de s’assécher, la philosophie ne
peut étre tournée exclusivement vers les
concepts. Nourrie de la vie intérieure de
chacun, elle devient rayonnante et féconde,
irradiant naturellement vers le monde. En
cultivant ce lien intérieur, nous pouvons agir
avec justesse, en accord avec notre conscience
et avec la Vie. Nous pouvons faire les liens,
comprendre de Uintérieur, agir avec
discernement et ne pas nous contenter de
savoir intellectuellement. Relier philosophie et
vie intérieure densifie Uindividu et lui permet
d’honorer ses convictions dans l'action, en
assumant ses responsabilités envers lui-méme
et envers la société. Car, comme le souligne
Carlos Adelantado, « c’est en nous souciant des

autres que la vie intérieure se développe ».

Relier philosophie et vie intérieure demande de
la constance, de la persévérance et une
profonde sincérité. C’est un chemin
authentique qui permet de sortir des concepts,
et de

permettant a un peu de sagesse de se

rendre visible les idées invisibles,
manifester dans notre vie quotidienne. Alors,

comme le disaient déja les Anciens, la
philosophie cesse d’étre un discours pour

devenir un art de vivre.

Loin de toute approche académique ou
exclusivement théorique de la philosophie,
comprenons-le bien, il n’y a pas de véritable
philosophie sans vie intérieure. Notre société
blasée, ou regne Uimpuissance et I’a quoi bon,
a un immense besoin de ce retour aux sources
revigorant pour redonner de la vitalité a la
pensée, du bon sens a l’action, et un peu plus

de dignité et de grandeur a nos existences. W
Photo : Victoria de Pixabay

© Nouvelle Acropole



Il s'agissait de la mise en vente de produits qui,
selon les autorités francaises, « permettent
caractere

difficilement de douter du

pédopornographique des contenus ». En

France, la Direction Générale de Ila
Concurrence, de la Consommation et de la
(DGCCRF) a

le procureur de la

Répression des Fraudes
immédiatement saisi

République.

Le crime que représente la pédopornographie
est la violation la plus absolue de la dignité
humaine. C'est l'exploitation, la marchandisation
et la fétichisation du corps de l'enfant.

La commercialisation de ces objets a caractére
pédopornographique sur sa plateforme ne
releve pas d'une simple erreur de
référencement ou d'un défaut de fabrication de
la part de Uentreprise. En effet, pour éviter la
sanction, Shein a supprimé les produits
incriminés de ses plateformes francaises, mais
a laissé en vente sur le reste de ses

catalogues!
L’équation du profit

Avec un cynisme confondant, certains ont pu se

réjouir de la publicité que leur procurait

Les poupées Shein:
non a lafaillite morale!

Isabelle OHMANN
Rédactrice en chef de la revue Acropolis

Il na pas été possible d’échapper
dernierement au scandale provoqué par
la vente en lighe de poupées a caractere
sexuel par le géant chinois de la

mode ultra-rapide, Shein.

involontairement ce qu’ils appellent, en

euphémisant, une polémique plutdét qu’un
scandale, tel le BHV qui accueillait en grande
pompe linstallation du géant chinois dans son

magasin parisien.

En clair, pour conquérir des parts de marché, la

commercialisation d'un produit, méme
criminel, devient une simple variable dans
C'est une logique

l'équation du profit.

algorithmique sans conscience.

Pour paraphraser Rabelais, nous pourrions dire
que « commerce sans conscience n’est que
ruine de la civilisation ».

Car on peut légitimement s’interroger sur le
référentiel culturel de ceux qui acceptent la
compromission ’abominable

avec pour

maximiser leur chiffre d’affaires.

La protection de l'enfance est le pilier intangible
de toute société qui se prétend civilisée.
Lorsque des agissements trahissent cette
valeur fondamentale, c'est la structure méme
de notre contrat social qui est menacée. Et ceux
qui Uenfreignent ne commettent pas seulement
un crime isolé ; c'est une provocation lancée a
nos lois et a notre morale collective.



Le cancer pornographique

Ce scandale est le symptome d'une pathologie
plus profonde de notre société : le cancer

pornographique.

Selon certaines estimations, le contenu pour
adultes représenterait 25% du trafic vidéo en
ligne. L'acces au contenu pornographique n'a
jamais été aussi massif et précoce. En France,
selon 'ARCOM, plus de deux millions de
mineurs consultent des sites pour adultes
lacces se fait tres

chaque mois, et

majoritairement via le smartphone.

Cette agression fait courir aux plus jeunes le
grand danger de confondre toutes les valeurs, le
normal et linacceptable, le respect et la
violence, 'amour et la sauvagerie. La frontiére
entre le légal et lillégal, le moral et l'immoral,
s'est dangereusement effacée.

Le cancer pornographique nous rabaisse a la
condition animale. Il nous fait perdre la notion
de ce qui fait de nous des hommes.

Une révolution des consciences

Sommes-nous donc a ce point contaminés que
nous avons perdu notre capacité de réaction,
confortablement installés dans un silence qui
fait de nous les complices des crimes les plus
ignobles ? Aurions-nous renoncé a toute

commune décence ?

Comme le disait le philosophe, Jorge Livraga,
fondateur international de Nouvelle Acropole :
« Nous devons reconnaitre que le corps humain
est également digne de respect. Le corps
humain ne doit pas étre vilipendé, il ne doit pas
étre insulté ni utilisé pour les choses les plus
basses, mais au contraire, il doit étre respecté
dans tout ce qu'il a de valable. De 13, il est
nécessaire de préciser que lorsque nous disons
"NON A LA PORNOGRAPHIE", nous ne disons

Znon

pas "non a la nudité", "non a l'art".

Il ne s'agit pas non plus d'une maniere prude de
voir l'histoire. C'est que la nudité classique, la
beauté, n'ont rien a voir avec la pornographie,
avec l'intention de tout sexualiser, de tout salir,
de toujours recourir a une expression violente et
blessante. »

Il est temps d'exiger des comptes, non pas
seulement pour le retrait d'un article, ni méme
pour la refonte totale des systemes de controle
de ces plateformes géantes, mais bien pour le
réveil de la conscience humaine.

Nous ne pouvons accepter linvasion de la
laideur, de la vulgarité, la normalisation de la
pornographie, en euphémisant toutes les

violences.

L'argent et la technologie ne peuvent pas étre
des boucliers contre la loi et surtout l'éthique et
la conscience morale.

Il en va de l'honneur de notre civilisation de
garantir la dignité de ’homme.

Osons entrer en résistance spirituelle !
Créditimage : Tatyana de Pixabay

© Nouvelle Acropole



PHILOSOPHIE

Rencontre avec Nicolas de Cues

Un penseur
moderne de la
Renaissance

Nouvelle Acropole Espagne

Nicolas de Cues est l’'un des grands penseurs du XV* siecle. Théologien et philosophe, il fut a
la fois homme de connaissances et homme d’action. Ce cardinal précurseur de nouveaux

modes de penser, s’intéressa de pres aux mathématiques, a la mécanique, a ’astronomie. Il

se fit également remarquer par ses écrits, ses missions diplomatiques et ses interventions

aupres de la papauté. Il prona inlassablement le dialogue et la conciliation pour dépasser les

oppositions.

Nicolas Chrypffs — ou Krebs — plus
communément appelé Nicolas de Cues nait a
Kues, sur les rives de la Moselle, région de
Treves, actuelle Allemagne, en 1401. Son pere,
Johan Chrypffs, un riche armateur, meurt en

1451 et sa mere, Catherine Roemer, en 1427.

Il fait ses premieres études a l'école des Freres
de la Vie Commune, au Deventer (Pays-Bas),
dont la dévotion moderne, harmonisant le
mysticisme et la raison, influence puissamment
le jeune étudiant. Il étudie d'abord le droit a
Heidelberg et a Padoue, et devient expert en
droit canonique. Pendant son séjour a Padoue,
il se lie d'amitié avec Paolo Toscanelli, médecin
et scientifique réputé. Apres plusieurs années
de pratique juridique, il étudie la théologie a
Cologne et se fait ordonner prétre. Il étudie
également le latin, le grec, l'hébreu et plus tard
l'arabe.

En 1432, il commence son activité politique et
diplomatique en se rendant au concile de Bale
comme représentant de son évéque, avec pour
mission d’obtenir la réforme du calendrier et de
promouvoir l'unité politique et religieuse de la
chrétienté.

En 1437, il entre au service du pape Eugene |V,
qui l'envoie en tant que légat papal a
Constantinople, afin de préparer le prochain
concile de Ferrare et d'obtenir l'assistance de
l'empereur Jean Paléologue, le patriarche de
Constantinople et d’un grand groupe d'évéques
en vue de l'unification des églises catholique et
orthodoxe, ce qui sera réalisé pendant une
courte période. Dans cette commission se
trouvait également George Gémiste Pléthon,
promoteur de l'orientation néoplatonicienne de
'Académie florentine.



Lors de son bref séjour de deux mois dans la
capitale de 'Empire byzantin, il découvre des
manuscrits grecs de saint Basile et de saint
Jean Damascéne. En 1438, il se trouve a Ferrare
pour informer le pape et plus tard prendre une
part active au concile de Florence.

Dans les années suivantes, il développe une
activité intense comme envoyé papal a divers
congrés allemands, il préche la croisade contre
les Turcs, réforme des églises, des monasteres,
des hoOpitaux, essaie de faire revenir les
hérétiques hussites au sein de U'Eglise, et en
méme temps il meéne a bien des missions
délicates de haute politique comme la
pacification des relations entre l'Angleterre et la
France. Comme dirait de lui l'abbé alchimiste
Tritheme : «il apparaissait partout comme un

ange de lumiere et de paix ».

En 1448, le pape le homme cardinal, bien qu'il
refuse un tel honneur, auquel U'oblige le pape
suivant, Nicolas V, en lui attribuant Uéglise
Saint-Pierre-aux-liens a Rome et en l'affectant
au dioceése de Brixen. En prenant en charge
cette mission, il est impliqué dans des conflits
politiques avec Sigismond, duc d'Autriche et
comte du Tyrol, qui finira par 'emprisonner, et
qui forcera le Cusain a la démission, faisant
accréditer 'excommunication papale.

Malgré son caractere pacificateur et le fait
d’avoir résolu tant de litiges tout au long de sa
vie, il ne put voir la paix dans son propre
diocese, qui se produisit deux ans aprés sa
mort, survenue en 1464 a Todi, en Ombirie, alors
qu'il accomplissait une nouvelle mission,

envoyeé par le pape Pielll.

Son corps repose dans son église de
Saint-Pierre-aux-liens a Rome, mais son coeur
fut déposé devant l'autel de 'hbpital de Cues,
fondé par le cardinal avec son héritage familial
et destinataire de son importante bibliotheque
et de son matériel scientifique. Deventer, la
ville de ses études de

jeunesse, recgut

également la « Bourse cusaine », une dotation
pour financer les études de jeunes séminaristes
pauvres.

Une ceuvre éclectique

Sa vie d'action intense ne l'empécha pas de
composer une ceuvre vaste qui peut étre
classée en quatre sections:

e Ecrits juridiques

De concordantia catholica et De auctoritate
praesidendi in concilio generali, a l'occasion du
concile de Bale, dans lesquels il soutient la
supériorité des conciles sur l'autorité du pape
et propose des réformes qui purent s’appliquer
quelque temps plus tard.

* Ecrits philosophiques
Le plus connu est son traité De docta
ignorantia, (la docte ignorance) sur le fini et
Uinfini. Il aborde une théorie de la connaissance
traités De

dans ses conjecturis et le

Compendium.

* Ecrits théologiques

Ce sont des traités dogmatiques, ascétiques et
mystiques, dans lesquels on trouve des échos
de Thomas de Kempis (1). De cribratione
alchorani écrit a l'occasion de sa visite a
theme de la

Constantinople, aborde le

conversion des musulmans. De quaerendo
Deum, De filiatione Dei, De visione Deiet
Excitationum libri X, rassemblent ses réflexions
mystiques sur la Sainte Trinité et la notion de

Dieu et ses relations avec le monde.

e Ecrits scientifiques

Il s'agit de douze traités pour la plupart brefs,
parmi lesquels se trouve Reparatio calendarii,
Tables
l'époque du roi

correction et mise a jour des

alphonsines, élaborées a

Alphonse X le Sage.

Dans les ouvrages consacres aux
mathématiques il établit la quadrature du
cercle et recourt frequemment au symbolisme

des lettres et des nombres dans ses réflexions.



En ce qui concerne l'astronomie, pour le
Cusain, la Terre n'est pas le centre de l'univers
et n'est pas immobile mais en mouvement, ses
pbles ne sont pas fixes et les corps célestes ne
sont pas completement sphériques, ni leurs
orbites circulaires.

Précurseur d’une pensée moderne a la
Renaissance

Nicolas de Cues est considéré comme un
précurseur de la nouvelle philosophie de la
Renaissance, qualifiée de « moderne » ou pré-
moderne. Giordano Bruno se considéra comme
disciple et continuateur du cardinal cusain.

Il reprend l'idée de l'évolution cosmogonique,
pour laquelle Dieu, au lieu du moteur immobile
et omni-parfait de la scolastique, se base sur le
mouvement, qu'il utilise également pour ses
relations avec le monde.

Le monde est une évolution divine, il acquiert
donc plus d’importance.

Enfin, 'homme montre des vestiges de Dieu et
du mouvement dans l'essence de sa capacité
cognitive. Ces éléments, la valeur du monde et
de l'homme deviennent essentiels dans la
philosophie de la Renaissance qui émergeait
alors.

Quant a sa théorie de la connaissance, il
distingue quatre degrés les sens, qui

fournissent des images confuses et
incohérentes ; la raison, qui les diversifie et les
ordonne ; lintellect, la raison spéculative qui

les unifie ; et enfin, la contemplation intuitive,

qui permet de comprendre l'unité des
contraires.
Nous pouvons résumer les propositions

philosophiques qui se trouvent dans ses

oceuvres :

¢ Doctrine des conjectures.

La vérité est au-dessus de notre connaissance
et savoir gu'il en est ainsi, constitue la premiere
science. C'est l'idée de «la docte ignorance »,

c'est-a-dire, la sagesse comme reconnaissance
des limites de la connaissance. Il prend du
Pseudo Denys sa théologie négative et la voie
vers le Deus absconditus : pour aspirer a la
connaissance de l'unité supréme, il est
nécessaire que 'homme fasse abstraction des
affirmations positives, en se détachant de la

connaissance des contraires.

e Doctrine de la coincidentia oppositorum

Dieu, parce qu'il est infini, est au-dessus de ce
qui est et de ce qui n'est pas; et en Lui se
trouvent les deux dimensions et toutes les
oppositions qui existent entre les étres. C'est
l'unité l'éme la

supréme, qui exige de

contemplation intuitive, au-dela de |la
connaissance, qui la conduit a la connaissance

de Dieu.

e Doctrine du posset

Tout ce qui existe est possible. La possibilité
devrait étre antérieure et postérieure a l'étre en
acte. En Dieu, les deux s’y trouvent. Dieu n'est
ni simple étre ni simple pouvoir étre, mais
posset, c'est-a-dire un pouvoir étre qui est
parvenu a étre d'une maniere réelle et absolue.

Doctrine de la complication et del'explication
Tout
complication de toutes les choses, d'ou le fait

étant possible en Dieu, c'est la
que la différence entre Dieu et le monde n'est
que relative. Dieu n'a plus d'étre par rapport au
monde, mais il l'a d'une autre maniere. Le
monde est la manifestation de Dieu et en lui
réside le principe de son unité et de son ordre ;

c'est le « plus grand concret et composé ».

Dans son ceuvre, on trouve des antécédents de
l'idée de Giordano Bruno sur l'infini, symbolisée
par la phrase « Dieu est une sphere dont le
centre se trouve partout et la circonférence
nulle part » affirmation qui se trouvait déja dans
un traité hermétique du XlI® siecle, intitulé Liber
XXIV  philosophorum, un écrit anonyme
composé de 24 définitions de Dieu, chacune

suivie d'un commentaire. H

10



(1) Thomas de Kempis, né Thomas von Kempen (vers
1380 -1471), était un moine néerlandais du Moyen-Age. Il
est principalement connu pour avoir écrit L'/mitation de
Jésus-Christ, une ceuvre religieuse majeure. Ordonné
prétre en 1413 ou 1414, il a également été sous-prieur et
maitre des novices. Il a rédigé environ quarante traités
spirituels

(2) Son appellation nous vient du mystique rhénan Maitre
Eckhart. L'oceuvre, dont la date de rédaction est
incertaine, a été étudiée par Uhistorien de philosophie

allemand Clemens Baeumker qui a contribué a son
analyse et a lhistoire du néo-pythagorisme et du
néoplatonisme au Moyen-Age.

Article traduit du site
https://biblioteca.acropolis.org
par Michele Morize
Créditimage : Wikipedia

© Nouvelle Acropole

11


https://biblioteca.acropolis.org

Les spheresdela
conscience

Thierry ADDA
Président de Nouvelle Acropole France

Ce qui fait la différence entre une intelligence artificielle et un esprit qui s'émerveille et

nous rend humain, est la conscience. Mais ce n’est pas si simple, car comprendre ce

qui nous rend véritablement humain, nous demande de faire un véritable voyage a

lintérieur de nous-mémes. La phrase marquée au fronton du temple de Delphes,

« Connais-toi toi-méme et tu connaitras Uunivers et les dieux», n’est pas juste une

phrase poétique nous invitant a réfléchir sur notre nombril. Elle est bien plus profonde,

elle nous suggere que la clé pour comprendre l'univers est déja en nous.

Comprenons qu’a l'ere de lintelligence
artificielle, il y a une distinction cruciale entre
deux choses radicalement différentes et a ne
surtout pas confondre, lintelligence et la
conscience. L'intelligence est mécanique, elle
est capacité a traiter l'information, a résoudre
un probléeme, a raisonner. La conscience est
tout autre chose, elle est la présence a soi qui
vient donner un sens, une valeur, une
importance a ce que nous sommes en train

d’examiner.
L’étincelle et le feu

Si l'intelligence est le calcul, la conscience est
la lumiére qui éclaire le résultat. Nous pouvons
accumuler toutes les connaissances du
monde, tous les faits, tous les raisonnements
les plus logiques qui soient, sans cette petite
étincelle de conscience, tout cela restera inerte
comme un tas de bois sec. Il manque le feu

pour lui donner de la vie et de la chaleur.

Cette idée d'étincelle ne date pas d'hier,

Aristote, déja a son époque, faisait une

distinction assez similaire. Il parlait de l'intellect

passif, qui stocke l'information a la maniére
d’un disque dur. Mais il décrivait également un
intellect actif qu'il voyait comme éternel et
spirituel. Pour lui c’est cet intellect, comme une
lumiere intérieure, qui éclaire la connaissance
pour en faire surgir la vérité. C'est l'étincelle de
la conscience.

Méme la plus performante des machines ne
peut que produire un raisonnement complexe,
mais sans la capacité de réflexivité, ce recul qui
nous permet de nous dire qu’a cet instant
précis, nous sommes conscients de ce que
nous pensons, et le pesons pour Uarbitrer. Ce
retour sur soi-méme est le propre de la
conscience humaine.

Activer le dialogue intérieur

Alors, comment s'active la conscience ? Par un
processus intérieur qui n’est pas automatique,
mais résulte d’un choix. Platon disait que la
pensée, la vraie, est un dialogue de l'dAme avec
elle-méme. Il ne parlait pas juste de ce petit
brouhaha mental que nous avons tous dans la
téte en permanence.

12



Il parlait d'une conversation profonde, d'une
véritable exploration de notre monde intérieur.

En fait, la conscience nait d'une sorte de
retournement. Au lieu de nous laisser emporter
par le courant des événements, nous
choisissons de faire un pas de c6té et nous
détachant de la réaction purement automatique
aux circonstances, nous nous retournons vers
lintérieur et commencer a nous interroger
nous-mémes. L'outil le plus puissant de ce
retournement est une question toute simple :

pourquoi ?

Pourquoi penser ainsi, pourquoi ressentir cette
émotion ? La question du pourquoi vient casser
tous nos automatismes. Elle nous force a
cesser de croire nos pensées sur parole, pour
aller chercher leur véritable origine et pouvoir
nous prononcer. C’est la raison pour laquelle,
d’anciennes traditions comme les Upanishads
parlaient de cet éveil comme d'un feu sacré au
creux du coeur. C'est une image tres forte, parce
gue la conscience est exactement comme un
feu, elle apporte de la clarté dans la confusion,
de la chaleur dans nos relations et une
détermination qui donne un sens a nos actions.
Une fois que ce feu est allumé, la conscience
ne reste pas immobile. Elle grandit, elle s'élargit
en cercles, un peu comme des ondes qui se
propagent a la surface de l'eau.

Les différentes spheéeres de la conscience

La premiere sphere de la conscience, la plus
proche, est soi-méme. Elle nait de la réponse a
la grande question de « qui suis-je ? », mais en
allant beaucoup plus loin que les étiquettes
habituelles qui nous font nous définir par notre
métier ou notre statut. Elle nous permet de
toucher a notre identité profonde, a ce qui reste
quand nous avons retiré tout ce qui est
extérieur.

Puis ce cercle de conscience s'élargit et

commence a inclure les autres. Nous arrétons
de les voir comme de simples outils, des
obstacles ou des fonctions dans notre vie. Nous
commengons a les reconnaitre pour ce qu'ils
sont, c’est-a-dire d’autres étres humains,
d'autres centres de conscience. Chacun avec
son propre monde intérieur. Ce n'est qu’a partir

de la que la véritable empathie peut naitre.

Enfin, la derniére spheére, la plus vaste, est celle
de la conscience du monde. Cela ne signifie pas
que nous allons tout comprendre du monde,
puisque c'est impossible, mais cela veut plutot
dire que nous acceptons sa complexité, ses
contradictions, ses paradoxes. L’individu qui a
fait ce parcours de conscience commence
alors a chercher sa juste place, non plus au
centre de tout, mais comme une petite partie
cohérente d'un grand ensemble qui le dépasse.

La vie est a 'image d’un récipient que nous
commencgons a remplir avec du sable, puis de
petits cailloux pour poursuivre par de gros
galets qui finalement ne rentrent plus dans le
peu de place restante. Sans conscience, c’est
ce que nous faisons, nous remplissons notre vie
de sable, au lieu de commencer par les choses
fondamentales. Le sable, ce sont les urgences,
les distractions, les choses sans importance,
mais a la fin, il ne reste plus aucune place pour
l'essentiel.

Le role de la conscience dans les choix

La conscience est ce qui hous permet de choisir
nos grosses pierres, nos vraies priorités, et de
les poser d’emblée, pour construire notre vie
d'elles. Le le sable des

autour reste,

circonstances, prendra sa place sans les
aliéner. Ce faisant, nous découvrons alors
’impact puissant de la conscience sur nos vies,
sa capacité a nous transformer, quand nous
faisons le choix de qui nous voulons devenir.

C’est un changement radical de perspective.

13



D’ordinaire, nous nous demandons ce que nous
voulons faire dans notre vie quotidienne,
changer de travail, déménager, partir en
voyage... mais U'usage de la conscience nous
pousse a nous poser la question bien plus
profonde et essentielle de qui nous voulons

devenir.
La source de notre liberté

Car la conscience est une soif de devenir, un
désir de grandir, de s'améliorer, de s'aligner un
peu plus chaque jour avec nos valeurs les plus
profondes. Et, c'est justement parce que nous
sommes conscients de nos imperfections, de
nos failles, mais aussi de notre incroyable
potentiel, que nous pouvons nous projeter vers
un avenir meilleur.

Socrate fut peut-étre le plus grand exemple de
dictait de
respecter les lois d’Athénes, méme si les lois de

cette force. Sa conscience lui
cette cité le condamnaient injustement a mort.
Par son choix, et parce que sa voie intérieure
était plus forte que son instinct de survie, il est
devenu pour nous tous le modele de celui qui
reste fidele a ses principes, quel qu’en soit le
prix a payer.

Comprenons que la conscience est la seule
source de notre véritable liberté, car elle seule
peut nous permettre de choisir notre chemin.
Elle possede cet incroyable pouvoir de
transformation, de nous donner jour aprées jour,
la force de vivre une vie qui a du sens. Une vie
qui ne soit pas dictée par nos émotions du
moment. Cette démarche nous conduit des lors
a la seule question qui compte vraiment, une
question que chacun doit poser avec gravité au
centre de sa vie : qui faisons-nous le choix de

devenir? B

La question est simple... mais immense !

Article rédigé d’aprés la conférence donnée par Thierry
ADDA le 14 mai 2025 a L’espace Le Moulin (Paris 5)
Créditimage : Depositphotos.com N°46184127_S

A voir sur YouTube
https://www.youtube.com/watch?v=0OFMX-ULxP70

A écouter en podcast :
https://www.buzzsprout.com/293021/
episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience

Alire
Les spheres de la conscience

Carlos ADELANTADO
Editions Acropolis, 2025, 100 pages, 12,90 €

© Nouvelle Acropole

14


https://www.youtube.com/watch?v=OFMX-ULxP7o
https://www.buzzsprout.com/293021/episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience
https://www.buzzsprout.com/293021/episodes/17312786-les-spheres-de-la-conscience

PSYCHOLOGIE
Lapeurdansles
étapesdelavie

Carlos ADELANTADO
Président de ’Organisation Internationale
Nouvelle Acropole (O.I1.N.A.)

Comme chaque époque a eu sa propre peur, il semblerait que chaque age de la vie ait

également ses propres peurs. Que faut-il craindre réellement ?

Nous vivons dans le monde du laser, des
accélérateurs de particules, de la transmission
d’images par satellites, des macroordinateurs
et des puces électroniques, et de nombreuses
autres choses si particulieres de notre époque.

Mais, en méme temps, nous vivons avec nos
désirs, nos passions, nos défauts et nos vertus,
avec nos peurs universelles et atemporelles,
propres a tout étre humain et a toute époque.

Il est bien certain que tout temps possede sa
peur exclusive, comme les gens du Nord
craignaient — quand le ciel était le Ciel — qu’il
leur tombe sur la téte ou comme U’homme
meédiéval avait peur de traverser les bois la nuit
ou de sillonner les océans par crainte des
sorcieres, des dragons et des abimes ou
comme le pacifiste désemparé de maintenant

craint qu’un fou appuie sur le bouton rouge.

Cependant, il y a des peurs de toujours qui
semblent faire partie de ’étre humain et de son
bagage psycho-génétique ; elles l'accompagnent
du berceau jusqu’a la tombe, durant toute son
existence, dans toutes les saisons de sa vie. Il
semble ainsi que les &ges chronologiques
participent plus que nous ne le croyons aux
processus de nature psycho-mentale en lien
avec la peur.

Peur de la réalité dans Uenfance et

’adolescence

Il est évident que U'enfant vit dans une réalité

différente, ou un long baton peut étre un cheval
qui sert a chevaucher ou une cabane mal
dissimulée avec des branchages un merveilleux
palais secret. Il est également évident que pour
un adolescent tout est possible, qu’a cet age-la
on a une solution parce qu’on sait tout ou qu’on
croit tout savaoir.

De ce point de vue, nous vivons actuellement
dans une société dans U’enfance qui croit tout
savoir et qui a peur d’avouer qu’il y a certaines
choses qu’elle ne sait pas parce qgu’elle a
besoin de s’affirmer. Nous ne voulons pas voir
la réalité.

Cela nous fait peur de confesser que nous ne
savons pas avec certitude ce qu’est U’éther, ce
qu’est la matiere et ce qu’est Uénergie,
autrement dit ce qui compose l'univers matériel

et qui constitue la Triade de la Science.

Cela nous fait peur de reconnaitre que ’homme
de Néandertal, avec son cerveau, pourrait faire
des études universitaires.

Cela nous fait peur d’admettre que la théorie du
Big Bang n’explique pas de fagon satisfaisante
Uorigine de Uunivers.

Mais ’homme cesse d’étre un enfant lorsqu’il
commence a accepter la réalité qui U’entoure et
qu’un beau jour, il se rend compte que, pour
vivre, il faut travailler, qu’il devient chauve de
facon irrémédiable ou que sa fiancée l’a quitté
pour un autre.

15



Peur de perdre ce que nous avons a la
période de maturité

Il s’agit la d’une peur sociale qui nous assaille
dans la mesure ou nous croyons que ce que
nous considérons comme nbtre peut étre
menacé et, vu que durant l’étape de U’enfance
et de l’adolescence, on ne peut posséder que
bien peu (ou gu’on est inconscient de ce qu’on
a et de ce que cela vaut), cette crainte est
propre a ’époque de la maturité.

Notre société agit rapidement pour inculquer le
sens de la propriété, pour que les citoyens
apprennent que «tu vaux ce que tu possedes ! »
et progressivement grandit la peur de perdre le
prestige obtenu, la réputation conquise et,
enfin, la peur du « qu’en-dira-t-on ». C’est grace
a cette peur, si largement répandue sur toute la
surface du globe, que 'un des monstres les
plus terribles et les plus impitoyables jouit
d’une bonne alimentation et d’une excellente
santé : la rumeur.

Ce monstre a été décrit par le poete romain
Virgile a travers les mots suivants :

« Elle grandit en se déplacant et gagne en force
en avancgant. Minime au début, sous Ueffet de la
crainte, elle s’éleve ensuite dans les airs tout en
marchant sur le sol, la téte cachée dans les
nueées.

Monstre aux pieds véloces et aux ailes rapides,
démesuré, doté d’autant d’yeux vigilants logés
sous autant de plumes qu’en porte son corps,
d’autant de langues, de bouches et d’oreilles
qui se dressent.

De nuit, elle vole dans 'ombre, entre ciel et
terre, en chuchotant, sans fermer les yeux pour
goQter la douceur du sommeil.

De jour, elle se poste, de garde, sur les toits ou
les hautes tours. »

Y a-t-ilune solution a cette peur ?

Les stoiciens croyaient que oui, que la solution
consiste a savoir faire la différence entre nos
biens véritables et ceux qui ne le sont pas ; et ce
qui est réellement nétre sont les choses qui
dépendent de nous: jugements et opinions,
actes, mouvements désirs... Quant aux choses
qui ne dépendent pas de nous, nous ne
pouvons pas les inclure dans l'inventaire de nos
biens: les biens matériels, la réputation, les
dignités et les honneurs.

Peur de l'inconnu, de la différence et de la
nouveauté a la vieillesse

Et peur de la mort... qui, d’'une certaine facon,
est aussi la peur de perdre ce que nous avons et
la peur de la réalité.

Nous sommes vieux quand nous rejetons,
d’entrée de jeu, le nouveau, le différent.

Et c’est ainsi que se générent les racismes et
les intolérances.

En vérité, il serait intéressant de favoriser une
pédagogie basée sur le courage, et pas tant sur
les peurs et les faiblesses de l’étre humain.
Bien que, comme ’a enseigné Platon, peur et
courage soient étroitement unis, se donnent la
main et se refletent ainsi dans la définition
platonicienne : le courage, c’est savoir ce dont
il faut avoir peur et ce dont il ne faut pas avoir
peur. H

Article extrait du site : https://biblioteca.acropolis.org et
traduit par Marie-Frangoise Touret

N.D.L.R. : Le chapeau a été rajouté par la rédaction
Créditimage : Adobe.stock.com N° 564495128

© Nouvelle Acropole

16


https://biblioteca.acropolis.org

SYMBOLISME

e T

Symbolisme dujardin

Marie-Agnés LAMBERT et Yun Ju COMMERE

Jardin d’Eden, jardin des Hespérides, jardin médiéval, jardin de Versailles... le jardin

représente autant d’espaces mythiques que réels et son intérét s’est développé a travers les

siecles.
Le jardin — un lieu ou la nature apparait
encadrée, ordonnée et cultivée — est un

symbole de la conscience humaine qui a

dominé linconscient instinctif et
inférieur. C’est le milieu ou la nature apparait
soumise et ou regne lordre face au chaos

externe.

le plus

Le jardin dans les religions

A travers les religions, le jardin représentait le
paradis (dont le mot vient du persan pairidaeza
(«enclos sacré »).

Dans la Bible, le jardin d’Eden est le premier
lieu de 'humanité : un lieu de félicité originelle,
harmonie parfaite entre 'Homme, Dieu et la
Nature.

Le jardin devient ainsi un symbole du paradis
terrestre, du «jardin d’Eden », ou le Créateur a
installé et ou vécut heureux le premier couple
humain — Adam et Eve — jusqu’a leur chute et
leur expulsion. Selon la Genése, Adam cultivait
ce royaume naturel ou toute forme de vie était
respectée et ou régnaient
’harmonie.

la beauté et

Dans le Coran, le jardin représente également
le paradis éternel promis aux croyants (en
arabe, le mot janna signifie «jardin »).

Le taoisme a développé le concept de jardin
comme un lieu d’intimité et de calme, un
paradis projeté pour refléter le ciel sur la terre.

17



Les cloitres des monasteres, les jardins de
’Alhambra et les villas du quartier de UAlbaicin
de Grenade, le jardin fermé des maisons
musulmanes, tous, avec leurs fontaines
centrales, susurrant le murmure de 'eau, sont
des images qui nous rappellent le jardin d’Eden.
Tant les patios des couvents que les cloitres
des églises médiévales sont U'exemple parfait

de ce Jardin qui symbolise le Paradis.

Le jardin devient alors un lieu sacré de paix,
d’origine, de vie protége.

Le jardin dans UAntiquité gréco-romaine

Les philosophes se réunissaient dans les
jardins : UAcadémie de Platon dans un bosquet
sacré, Epicure et ses disciples dans son jardin

d’Athénes.

Les Romains pratiquaient Uotium, un loisir
studieux, dans des villas avec des jardins
congus pour la contemplation et la culture de
SOi.

Ainsi le jardin devient un lieu d’apprentissage,
de retraite et d’harmonie.

Le jardin médiéval

Au Moyen-Age, le jardin hortus conclusus
(jardin clos) est clos de murs, structure,
souvent petit: c’est un lieu de représentation
spirituelle. Il symbolise la Vierge Marie, un lieu
pur et protégé, empreint de spiritualité et de
fertilité.

Dans certaines abbayes, comme a Saint-Georges
de Boscherville, en Haute Normandie (1), on y
trouve des plantes aromatiques, un verger et
surtout un jardin de plantes médicinales pour
soigner. Ce jardin a été recréé a l'identique du
Moyen-age par des dessins et documents du
XVl siecle.

Les plantes avaient un c6té symbolique : la rose
pour amour divin, le lys, symbole de pureté, la
vigne représentant le Christ...

Le jardin devient alors un espace sacré et codé,
un miroir de 'ame chrétienne.

Le jardin Renaissance et baroque: ordre et
pouvoir

A la Renaissance, le jardin prend une tout autre
allure. Il devient,
francaise », une mise en scene de Uinfluence de
’homme sur la nature: géométrie parfaite,
perspective notamment avec le jardin de
Versailles, congu par Le Noétre pour le roi Louis

avec les «jardins a la

XIV. C’est un symbole du contréle de la raison
et du pouvoir royal. Il exprime la maitrise
humaine sur le monde vivant.

Le jardin devient alors artificiel et majestueux,
image de U'ordre humain et politique

Le jardin romantique : nature retrouvée

Au XVIlI® siecle, avec le Siécle des Lumiéres et
le romantisme, apparait le jardin a 'anglaise.
Plus libre que celui a la francaise, irrégulier,
traversé de rivieres, de grottes, de ruines, il
évoque le mystere, le sublime, le retour a la
nature perdue. Il devient un lieu de réverie et de
mélancolie et d’imagination (avec notamment
Uinfluence de Jean-Jacques Rousseau)

Le jardin devient alors intime, émotionnel et
poétique.

Le jardin contemporain: écologie, mémoire,
expérience

Aujourd’hui, les jardins ont des significations
tres différentes.

Ce sont, dans certains cas, des lieux
écologiques ou lon pratique la permaculture
(jardins partagés par exemple) avec la présence

de biodiversité de tous les régnes du vivant.

Ce sont également des lieux de mémoire
(jardins de la Shoah, jardins du souvenir: lieu
dans le cimetiere ou l'on répand les cendres
des défunts qui n’ont pas de tombe).

Enfin, ce sont des espaces végétaux

représentant la ville de demain (jardins

verticaux le long des murs, toits végétalisés).

Le jardin devient alors engagement, refuge, lien
auvivant et a Uavenir.

18



Le jardin zen : paix et tranquillité

Comme une oasis qui apparait dans 'aridité du
désert ou une file au milieu d’une mer
démontée, le jardin japonais évoque le plaisir
de jouir d’une oasis de paix et de tranquillité au
milieu de la désolation et du chaos de la nature
inculte qui ’entoure.

Le jardin japonais ou jardin Zen reproduit des
paysages naturels dans une organisation au
millimetre pres ou rien n’est laissé au hasard.
Le paysage naturel est reproduit en modeéle
réduit avec ses reliefs, ses cours d’eau, ses
ilots et ses chemins.

Sept principes directeurs sont
Uaustérité (Koko), la simplicité (Kanso), le
naturel (Shinzen), Uasymétrie (Fukinsei), le
mystere ou la subtilité (Yugen), la magie ou

Uoriginalité (Dasizoku) et le calme (Seijaku).

présents :

Propice a la contemplation et au détachement,
il permet a ceux qui s'y promenent de se vider
l'esprit un instant pour mieux se ressourcer

Les jardins chinois: lieux de forces

complémentaires

Les jardins chinois sont constitués de certains
éléments symboliques incontournables comme
la pierre, l’eau, le végétal et 'architecture. En
veillant a recréer un microcosme de la nature,
le jardin chinois incite au déplacement, a la
promenade, aux déambulations, afin de
découvrir les lieux, les secrets et les surprises
qui s’y cachent. Il ne peut pas se dévoiler en un
seul regard, mais demande du temps et de la

patience pour étre découvert.

Il se base également sur des forces
complémentaires, le Yin et le Yang, ainsi que
sur des éléments opposés qui se complétent :
éléments humides et secs, zones d’ombre et de

lumiere, zones minérales et végétales...

Matrice fertile, le jardin est lié au principe
féminin. Espace d’accueil, d’enracinement, de
gestation et de renaissance, il reflete les cycles
de lavie et la beauté du vivant.

Il est également un symbole féminin d’accueil,
dans lequel la fontaine centrale qui le régit est
’élément masculin qui le féconde, image
d’union et de complémentarité.

Lieu de rencontre le Ciel et la Terre le Divin et
UHumain

Le jardin symbolise le lieu ou le ciel étoilé et la
terre en fleurs se confondent.

Dans la mystique soufie, le jardin est la
représentation du cceur purifié, ou Dieu peut se
refléter. Il est ce lieu secret, intérieur, ou 'adme
rencontre 'Amant divin. Le jardin devient alors
un miroir de 'amour spirituel, un lieu d’union
entre Uhumain et le Divin.

Dans les traditions hindoues, les jardins
célestes comme Nandana ou Vrindavan sont
les lieux de jeu des divinités, notamment
Krishna. Ils symbolisent la félicité divine, la
beauté, le jeu cosmique (lila) et LUunion

mystique.
Lareprésentation de ’ame

Dans la Kabbale, le Pardés signifie a la fois
«verger «et voie vers la sagesse divine. Il
représente une descente dans les profondeurs
de ’ame a travers les niveaux d’interprétation
des textes sacrés.

En alchimie, le jardin est un locus secretus,
espace clos du Grand CEuvre. Il symbolise la
transformation de l’ame, le travail sur soi, la
culture des vertus et la quéte d’unité intérieure.

Pour le psychanalyste des réves, le jardin est un
symbole onirique du Soi, reflet d’une psyché
harmonieuse. C’est le lieu idéal pour la culture
et la croissance de la vie intérieure, de notre
propre jardin intérieur.

Le jardin, espace initiatique

Lieu de passage, le jardin initiatique s’explore
comme un labyrinthe : il ne se livre pas d’un
coup d’ceil, mais demande une marche
patiente. Le centre du jardin — souvent une
fontaine, un arbre ou un autel — représente le
coeur, la vérité, 'union retrouvée.

19



Le jardin est bien plus qu’un espace vert : il est
une image archétypale de ’harmonie entre
’homme et la nature, entre ’dAme et Uesprit. A
travers les ages et les civilisations, il nous parle
toujours d’équilibre, d’éveil, de beauté, de
mémoire et d’espérance. Cultiver son jardin,
c’est cultiver son intériorité, son lien au vivant
et son ouverture au sacré. M

(1) Lire Uarticle de Marie-Agnés Lambert : Des jardins a la
francaise comme au XVII¢ siecle a l'abbaye de Saint-

Georges de Boscherville (paru dans la revue N°298, juillet
2018

https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-
comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-
boscherville-en-normandie/)

Article traduit par M.F. Touret sur le site
https://biblioteca-acropolis.org

Article rédigé d’apres Uarticle de M.A. CARRILLO de
ALBORNOZ

Créditimage : Jardin botanique de Madere - Wikipédia

© Nouvelle Acropole

20


https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://revue-acropolis.com/des-jardins-a-la-francaise-comme-au-xviie-siecle-a-labbaye-saint-georges-de-boscherville-en-normandie/
https://biblioteca-acropolis.org

ACROPALIS

Un regard philosophique sur le monde

Revue de l'école de philosophie de Nouvelle Acropole France

Revue de ’association Nouvelle Acropole
Siege social : La Cour Pétral

D 941 - 28340 Boissy-les-Perche
www.nouvelle-acropole.fr

Rédaction : 6 rue Véronese — 75013 Paris
Tel: 01425008 40
http://www.revue-acropolis.com
secretariat@revue-acropolis.com

Directeur de la publication : Thierry ADDA
Rédactrice en chef : Isabelle OHMANN

Reproduction interdite sans autorisation.
Tous droits réservés a FDNA - 2025 - ISSN 2116-6749
) © Toute reproduction partielle ou intégrale
12 'spu:.ru;_?_h.r;: _ des textes contenus dans cette revue,
[ i doit mentionner le nom de 'auteur,
CEER - oo la source, et ’adresse du site :
http://www.revue-acropolis.com

Autorisation de publication a demander a:
secretariat@revue-acropolis.com

Crédit photos : © Nouvelle Acropole - © Unsplash.com - © Adobe Stock.com

Retrouvez la revue Acropolis
# Disponible sur sur votre smal‘tphone

@& App Store



